Descartes [1990]
[strojovy, neredigovany prepis - model Gemini Pro 3 preview]
26. 1. 1990

ProtoZe nejde jenom o termin jednotlivy, nybrz o celé skupiny termin(. Tedy jestlize Descartes
charakterizuje lidského ducha jako véc, ktera mysli, une chose qui pense, coz my nékdy budeme
prekladat, aby to nebylo tak silné jako v ¢estiné, jako to, co mysli, néco, co mysli. A jestlize samo toto
mysleni je charakterizovano ne-li v pIné Sifi - to zatim nechadme stranou, zda to je v plné Sifi - tedy
alespon v urcitych mezich jako reflektovani. Nase otazka je, zda mlzeme na zakladé textu vysoudit,
Ze Descartes redukuje to mysleni na reflexi, o které tam hovofi, a nebo zda je to néco jiného. Uvidite,
Ze to je néco jiného jesté nez reflexe. Nicméné tady hovofi, Ze lidsky duch sam sebe reflektuje. Je to
vsechno mysleni? Nechavame otevieno.

Tedy jestlize to mysleni je charakterizovano jako reflektovani a to znamena délani ¢i provadéni
reflexe - to je aktivita. To si nevymyslim, v tom originalu je I'esprit faisant réflexion sur soi-méme.
Faisant. Faire to je délat. Cili faisant réflexion, tam vyslovené je délat reflexi. My to fekneme
reflektovat, ale musime si byt védomi, Ze to je aktivita, délani.

Tedy jestlize to mysleni je ¢innost, aktivita, vznika tu otazka: MZeme viibec néco fici o oné véci,
ktera mysli, kromé toho, Ze mysli? To je obsahem té jedné namitky a té nasledujici odpovédi
Descartovy, Ze to nechce takto redukovat a potom ale na konci toho odstavce fika, Ze pozdéji nékde
ukaze, Ze skutecné to neni nic jiného, nez mysli. A nicméné my se ted zamérime na tu véc, ktera
mysli.

Jestlize ¢lovék je vyméren, vymezen jako véc, kterd mysli, tak tam mame v tom vymeéru dvé
tematizovatelné zaleZitosti. Jednak véc a jednak mysleni. Mysleni je aktivita, my se taZeme, co
muZeme Fici o tom, ¢i to je aktivita. Jestlize pravda, Ze Descartes pFichazi do nové doby s tou novou
myslenkou, Ze tematizuje - to uvidime pak, az budeme mit referat z toho Patocky - Ze tematizuje
subjekt. | kdyZ to slovo subjekt nemGZeme u né&j takto dolozit, ale ta véc tam je. Cili my se musime
ted tazat, co to je ta véc, kterd mysli. Kdyz fekne, Ze ¢lovék je véc, ktera mysli - lidsky duch presné
feceno je véc, kterd mysli - tak my se musime tazat potom, co je to ta véc, ktera mysli, kdyz
odecteme to mysleni.

Je-li mysleni aktivita oné véci, ¢im tedy je ta véc sama, odlisSime-li ji od jeji Cinnosti? Tato otazka je
ovsem - musime opét reflektovat, musime podrobit kontrole - tato otazka je sice jakoby
samoziejma, ale privadi nas do obrovskych problému a nejenom tedy nas ted, to jenom opakujeme
to, co uz tady davno bylo. Tato otazka jednak musela byt nejprve formulovana fadné a to byly
obrovské problémy s tim. Vlastné to je jedna ze zakladnich nosnych vyvijejicich se tendenci toho
novovékého mysleni. Pokus o spravnou nebo spravnéjsi, stale hlubsi formulaci otazky, co to je vlastné
subjekt.

A jak uz jsem naznacil, tak ta soucasna filozofie nebo ta nejnovéjsi postmoderni filozofie takzvani, ta
likviduje subjekt. Ta fika, Ze subjekt nic neni, Ze to je faleSny problém. Tedy musime od samého
zacatku byt védomi, Ze eventualné tato nase otazka, kterad se nam zda naprosto samozrejmou, Ze je
vlastné problematicka. A musime se tazat potom, jaké jsou divody ji poloZit, na jakych zakladech
mUzZe byt poloZzena a jak mUze byt odGvodnéno, jestlize na ni budeme trvat, proti tém, ktefi rikaji, Ze
je nesmyslna. To daleko presahuje ten text, o kterém mluvime, nicméné pravé ho stavi do ostrého
svétla, takze my tomu Descartovi mUzZeme, jak jsem fikal, dneska rozumét v nékterych ohledech Iépe,
nez on rozumél tomu textu sdm nebo nez rozumél on sdm sobé.



To neznamena, Ze ve vsem. My také samoziejmé muizeme byt velmi povrchni a rozumét mu har, nez
on rozumél sdm sobé. Ale v této véci nepochybné tim, Ze mame moznost navazovat na vyvoj téch
nékolik set let od té doby, co Descartes tyto véci formuloval, mdme urcitou moznost po nékterych
strankach, v nékterych ohledech rozumét tomu Descartovi, té Descartovské myslence lépe nez sam
jeji autor.

Tedy, co miZeme na tom Fici. Descartes ziejmé rozlisuje mezi duchem a dusi, to uz jsme si také
minule Fekli. A nebudeme to ted zkoumat, jaky je rozdil mezi duchem a dusi, to jest mezi esprit a
I'dme. To je na jedné strané. Tedy mezi duchem ¢i dusi jako subjektem mysleni, jak bychom dnes rekli
(a on to jesté nefika takto), to jest jakozto subjektem myslivych aktd, aktd mysleni. Tak o tom hovori
tfeba Husserl, kdyz fika akty védomi nebo akty mysleni. Tedy Descartes rozliSuje mezi témito akty
mysleni a mezi subjektem téch aktd mysleni, téch myslenkovych nebo myslivych aktu. Je tu
predevsim rozdil velmi zasadni. Ze totiz duch nebo duse - budeme nadale Fikat ted duch, nebudeme
to rozliSovat - duch jako subjekt tu je vidy aktualné.

Mysleni jako akt, ten myslenkovy akt, tu nemusi byt aktualné. To jde vzdycky o to, zda myslime nebo
nemyslime. Je mozno, aby tady subjekt byl a abychom nemysleli. To jest napfiklad ve spanku, kde se
nam nic nezda, zejména ne o nas, anebo jesté Iépe v bezvédomi. Tam predpokladame, Ze tady ten
duch néjak je a Ze zaroven neexistuji Zadné akty. Lidova fe¢ ovsem hovori o tom, Ze ten duch tu neni
v tom pfipadé. Bezvédomi je jakasi bezduchost, to jest ten duch je nékde jinde. Neni ¢lovék pfi
védomi, to znamena neni pfi sobé. To mlzZe znamenat, Ze se nevraci k sobé ve svém védomi.
Samoziejmé, kdyZz nema védomi, nem(ze se k sobé vracet, ale m{Ze to znamenat, Ze neni pfi sobé ve
smyslu, Ze je mimo sebe.

Tedy ten bézny zpUsob, ja na takovéhle véci budu vzdycky upozoriiovat spi$ okrajové, ponévadz
existuje, jak vite, jisty druh anglosaské filozofie, ktery navazuje na pozitivismus a neopozitivismus a
chce se orientovat na takzvanou obecnou re¢, na bézny jazyk. A analyzou béZzného jazyka chce dospét
k néjakym zavérim filozofickym. Hlavnim predstavitelem je tfeba Ayer, anglicky filozof. Patfi to, je to
jedna sorta analytickych filozofu, téch, ktefi se chtéji zabyvat jenom jazykem.

Tedy kdyz délam takovéhle poznamky, jak jsem ted udélal, tak je to proto, abych poukazal na
nesmyslnost tohoto pocinani. Jako urcitd omezena metoda to mize mit néjaké vysledky, jako
filozofie je to neakceptovatelné. Tady napfiklad je pfimo vidét, jak v nasem problému nam to, jak se o
tom bézné hovori, prosté nepomaha. Nem(zZe ndm to pomoci. My nevime, jak to je s tim subjektem a
védomim a akty védomi a tak dale. Na to se prosté nemysli, na to se zapomina. To neni predmétem
zajmu denniho Zivota a lidi, ktefi se orientuji na denni Zivot, at jakkoli komplikovany. A neni to také
samozfejmeé ani nejmensim predmeétem zajmu zadnych specialnich véd. S vyjimkou snad psychologie,
kterd ovsem ma jiné zavady, proc tohleto nemf{ze resit. Nicméné je tomu asi z téch véd nejbliz.

Tedy rekli jsme si, Ze to, cemu rika Descartes lidsky duch, Ze na rozdil od svych vlastnich aktt
myslenkovych musi byt ustavicné aktualni. Musi byt stale zde. Ale co to je, to byt zde? Na to pravé
odpovidaji ti filozofové, ktefi mluvi o pseudoproblému, Ze kdyzZ tu neni védomi, tak tu neni ani
subjekt, protoze subjekt je konstrukci védomi. To je jakysi projekt védomi, Ze se integruje pomoci
jakési konstituce jakéhosi subjektu, protoZe nevi, jak jinak by svou integritu udrZelo. J4 to ted Fikdm
tak pro nase cile, samozrejmé oni by to takhle nefekli, ale tak zhruba to je. Je to prosté konstrukce
védomi, je to produkt védomi. Tam, kde neni Zadné védomi, tak tam neni Zddného subjektu také.
Jsou jenom stahy a nic vic.

Descartes ovsem takhle daleko nem(ze jit, naopak. Jeho cilem je néco Gplné obraceného. On na
zakladé toho - to uz predejmu, k cemu dojde - na zakladé toho, Ze si uvédomujeme, Ze myslime,



nabyva jistoty nikoli o tom, Ze je spravné to, co myslime, nybrz nabyva jistoty o tom, Ze kdyz myslime,
tedy musime byt.

Tato jistota nahrazuje Descartovi vie, co hledali dosavadni filozofové jako zaklad filozofovani. Jistota
Cogito sum. Jistota myslim. Jestlize myslim, a to vim, Ze myslim, to jest reflektuiji to, Ze myslim, tak
jsem. Nutné jsem. To neni mozno chapat ve smyslu sylogismu nebo ve smyslu dokonce
jednoduchého soudu v Gsudku. To je bezprostredni evidence pro Descarta. Ve chvili, kdy si
uvédomuiji, Ze myslim, tak zaroven s tim si uvédomuiji, Ze jsem. Pfinejmensim, jestlize si to pIné
neuvédomuiji, tak s tim naprosto pocitam, zaméruji svou pozornost jinam, ale staci na to upozornit, a
to déla Descartes, a kazdému to je také evidentni.

Neni moZné nebyt a myslet. Tedy jestlize vim, Zze myslim, tedy zaroven vim - nepfedmétné bychom
mohli Fici - Ze jsem. Neni to tedy Gsudek. Kdyby to byl Gsudek, je moZzno o ném pochybovat. Kdezto
toto je bezprostredni evidence.

Ten rozdil vidi Descartes také v tom, Ze mluvi nejenom o duchu reflektujicim, nebot duch také muze
nereflektovat, jak jsme si fekli. Coz tam nem(zeme oviem doloZit. Ale mluvi o nutnosti dobre vést a
spravovat svUj rozum. Co to je spravovat svij rozum? Nechame stranou, co to je racio, co to je ten
rozum. Dobre, budeme misto toho Fikat dobre spravovat své mysleni, své myslenkové akty.

A jestlize tedy mame mozZnost, nebo ten subjekt ma moznost dobre spravovat své myslenkové akty,
tak to znamena predevsim, Ze ty akty také mohou byt nedobre spravovany. Ze to neni samozfejmé,
kdyZ myslime, Ze myslime spravné. To je zakladni predpoklad a proto také ty hluboké metodické
pochybnosti Descartovy. Ovsem muZeme pochybovat. De omnibus dubitandum.

Ale je tu jesté druha stranka té véci. Kdyz subjekt ma, nebo ten lidsky duch ma moznost dobre vést a
spravovat své myslenkové akty, tak to znamena, Ze je sdm schopen kontrolovat svymi myslenkovymi
akty své jiné myslenkové akty. To je ta reflexe. A tedy byt pAnem nad tou reflexi, byt pAnem nad tou
kontrolou.

A to znamena mit jistou distanci viici svému vlastnimu mysleni. Neni moZno kontrolovat své mysleni
- to jest spravovat své mysleni tak, aby to bylo spravné mysleni, nepripoustét, abychom délali chyby
ve svém mysleni - aniz bychom méli jistou distanci od svého mysleni, aniz bychom mohli my
podniknout kroky na tu kontrolu.

A protoze ta kontrola musi byt opét provadéna jinymi myslenkovymi akty, tedy i od téch jinych
myslenkovych aktd musime mit jistou distanci. To jest mUZeme provadét takové nebo onaké
myslenkové akty, které jsou reflexi jinych myslenkovych akt(. A tedy z tohohle vyplyva, Ze ten subjekt
nemuze byt podle Descarta soucasti svych myslenkovych akt(. Musi byt mimo myslenkové akty.

Jinymi slovy, nedobre spravovany rozum muze byt také aktivni, ale pak nejde o mysleni v ryzim slova
smyslu. Nebot pro Descarta, to uvidime pozdéji, mysleni je spravné mysleni predevsim. Jinak je to
feknéme uplyvani predstav. Nebo m{zZe to byt néjaka chaoticka zmét rGiznych nalad a nalady
napfriklad nejsou vibec intencionalni, ¢ili jesté nejsou myslenim.

Nebo to mohou byt afekty. Ty uzZ jsou intencionalni, nebo aspon nékteré mohou byt intencionalni, ale
nicméné to jesté zdaleka neni mysleni. To je jen jakési chaotické chvéni védomi.

Cili mysleni je uz néco zorganizovaného, néco strukturovaného. A nejenom samo sebou
strukturovaného, nybrz néco, do ¢eho tu strukturu ten myslici duch lidsky vlastné zavadi. Je to jakasi
fehole uloZzena tim duchem mysleni. To mysleni samo si tu feholi nemdze ulozit, ale ten duch nemize
zas mysleni ulozit tu Feholi jinak nez skrze jiné jiz Feholi podrobené mysleni.



To znamena nedobre spravovany rozum muze byt také aktivni. Jsou mozné akce védomi, védomé
akty, ale nejenom védomé, i nevédomé akty. Délaly se zkousky - obcas se k tomuto pfipadu vracim,
to je néco jako ten pes a manzel, ktery odchazi a podobné, to vSechno jesté zazZijete - Zizala v trubici
T.

Je trubice T a ta dvé raménka, jedno je osvétleno a druhé je temné. A Zizala méa tendenci lézt do toho
temného. Samozrejmé nema rada svétlo, Cili kdyZz ma moznost, kdyZ leze tou noZi¢kou T, tak pak se
obrati a tam dostane elektrickou ranu. Tak asi 140krat priblizné, ja uz si to nepamatuju presné, leze
do té tmavé casti a teprve poté leze do té svétlé. A tam dostane néco dobrého, takzZe si to pak
navykne a je mozno naucit tu ZiZalu, Ze potom leze ¢im dal castéji do té osvétlené ¢asti a posléze stale
do té casti. Da se to pfirovnavat, kdyz nékdo se nemUiZe na néco navyknout, Ze je jak Zizala v trubici T.

Tedy dokonce tam, kde nemUzZeme predpokladat Zzadné védomi, tak mohou existovat intencionalni
akty. A to spravné nebo Spatné. V jakychsi kontextech Sirsich posuzovatelné jako spravné nebo
nespravné. Prosté kdyZz my rozhodneme, Ze zZiZzalu naucime lézt do trubice T tak, Ze leze do té svétlé
Casti, tak to spravné je, aby lezla do svétlé ¢asti. A vSsechno v tom experimentu pripravime tak, aby
ona rozpoznala, Ze 1ézt do té tmavé je chyba, Ze to je nespravné. To je ovsem nase aranZzma.

Otazka je, jak to je v pfipadé lidského ducha, ktery nema moznost zjistit, zda je také takovou zZizalou v
trubici T a tedy predmétem experimentu, ktery ho ma néco naucit. Prosté tam tahleta analogie
neplati. To sice jsou jisté science fiction, které se o tohleto snazi ukazat, je to celkem zajimava
myslenka, ale popravdé feceno tohleto neni situace ¢lovéka ve svété nebo na svété.

Tak to byla jenom pomoc. Ale my vime tedy, Ze i v pfirodé existuji pfipady, kdy nékteré typy akci se
ukazuji jako nespravné a jiné jako spravné. Treba z hlediska evoluce. Nebo z hlediska zachovani rodu.
Nebo z hlediska zachovani jedince. Ze kdyZ jedinec nereaguje spravné v dané situaci, tak bud uhyne,
nebo prinejmensim hladovi a podobné. TakZe to nezalezi jenom na aranZma néjakého subjektu, ale
to aranzma muZe byt zcela neosobni. MiZe byt jenom dano jakymsi rozlozenim situace.

Tedy zpatky: mysleni nedobre spravovaného rozumu vlastné neni myslenim v ryzim slova smyslu. Ale
subjekt nebo myslici duch, lidsky duch, mlze udélat néco pro to, aby své mysleni spravoval tak, aby
se vyhnulo chybam, aby se nedopoustélo omylu. Tedy je schopen dobre vést a spravovat sv(ij rozum.
Nebo, jak Fika Descartes, dobre vést a spravovat své myslenkové akty, bychom dnes fekli my.

Mysleni tedy, na rozdil od véci, kterd mysli, je nécim fakultativnim. Zatimco myslici duch vzhledem k
mysleni neni nécim fakultativnim, nybrz je tim zakladem, bez néhoz mysleni neni mozné. Takze kdyz
si uvédomime, Ze myslime, tak si zdroven uvédomujeme, Ze jsme, pokud na to ddme pozor. Jeto v
tom obsazeno. Tak naopak myslici duch nemusi pravé ted myslet. Cili jeho myslenkové akty maji
charakter fakultativnosti; to jest on miZe myslet, ale nemusi myslet. Jestlize mysli a vi, Ze mysli, vi, Ze
je. Jestlize nemysli nebo nevi, Ze mysli, tak nevi, Ze je, ale je.

V tomto smyslu je u Descarta rozdil mezi tou véci, kterd mysli, a tim myslenim. Nesmime
interpretovat Descarta v tom smyslu - a také takové pokusy byly ¢inény -, Ze ten myslici duch je,
jenom kdyz mysli. Ze kdyz nemysli, tedy neni. ,Myslim, tedy jsem, nemyslim, tedy nejsem* - tento
zavér neplati.

V tomto smyslu tedy také najdeme, kdyz se hovofi o schopnosti mysleni, pfimo u Descarta termin
faculté de penser. Proto mluvime o tom, Ze to mysleni je fakultativni, ponévadz on ma vyslovené
termin faculté de penser, schopnost myslet. Je to schopnost, ktera charakterizuje ducha jako
takového, ale nikoliv jeho momentalni stav nebo existenci, nebo jak bychom to nazvali, kdyZ zatim
nemame jesté presné pojmy.



Jestlize fikdme, Ze tfeba Aristoteles fikal, Ze ¢lovék je tvor, ktery mluvi - on to rekl takovym divhym
zpUsobem, Ze to je zvife, které drZi slovo, které ma slovo - tedy to neznamena, Ze by tim chtél upirat
ditéti, které se pravé narodilo, to, Ze to je ¢lovék, i kdyZz nemluvi. Malé dité se narodi, tak nemluvi, je
to nemluvné. A presto je to ¢lovék, podle Aristotela, ackoliv nemluvi. Ackoliv to tedy vybocuije... ja
ted vykladam Aristotela nikoliv v jeho plvodnim smyslu, co to je ¢lovék a tak dale - ¢lovék byl vlastné
jenom obcan, ani otrok nebyl ¢lovék, pro mnoho starovékych myslitel(i Zena nebyla ¢lovék - takze
tohle nechavam stranou. Jde o to, Ze jestlize charakterizujeme ¢lovéka jako ¢lovéka tim, Ze mluvi, tak
ho charakterizujeme tim, Ze je schopen mluvit. Ne Ze aktualné mluvi. Tedy napriklad nékdo, kdyz si
uklada bobrika micenlivosti a tfeba dva dny nemluvi, tak neprestava byt ¢lovékem. V tomto smyslu

mluvit je fakultativni schopnost nebo fakultativni zalezZitost, nikoliv konstitutivni.

A my se ted chceme zeptat: jestlize myslenkové akty predstavuji néco fakultativniho, co je tim
konstitutivnim pro ten subjekt, ktery mysli? Kdyz to nemohou byt ty myslenkové akty.

Tedy my jsme ted rozlisili véc, ktera u Descarta ale rozlisena presné neni. My to mizeme jenom z
toho vyvozovat, kdyZ to analyzujeme. Zjistili jsme, Ze kdy?z Fika, Ze lidsky duch je myslici véc, tak Ze to
mysleni je fakultativni charakteristika a Ze konstitutivni charakteristiku véci, ktera mysli, nechava
Descartes otevienou. Ze ji nefesi. A Ze tedy tento problém konstituce lidského ducha - to jest
konstituce toho, ¢im je lidsky duch tim, ¢im je, co déla lidského ducha lidskym duchem - to nemohou
byt akty mysleni, protoze i kdyZ je neprovadi, tak je stale duchem.

Tento problém, ¢im je lidsky duch nebo subjekt konstituovan, je problémem celé nejenom
kartezianské, ale po-kartezianské filozofie kontinentalni. A dnes se stava velmi zavaznym problémem
také pro mimokontinentalni filozofii, to jest zejména pro tu tradici empiristickou, kombinovanou s
pozitivismem, neopozitivismem, pro analytickou filozofii. Cili kdyZ u nas byl kdysi Derrida, tak mél
prednasku nazvanou ,The Objective Self, to jest objektivni svébyti. Neni to ,ja“, je to ,Self, je to
objektivované ja. Ale to je zpUsob, jak se dostavaji k problému, ktery byl fesen po staleti od Descarta
az po dnesni dobu. Byl fesen v kontinentalni filozofii a analyticka filozofie, ktera si na zac¢atku ulozila
jakousi zvlastni feholi, ktera pripomina to, co se v geometrii nazyva ,,geometrie omezenymi
prostfedky” - kdyZ chcete treba konstruovat elipsu pomoci pravitka a kruZitka, to je geometrie
omezenymi prostredky - tak to ted déla analyticka filozofie svymi omezenymi prostredky, které ji
vlastné jakoby vyrazuji z té tradice filozofické, které zpochybnuiji, zda viibec jde o filozofii, tak se
zabyvaji klasickymi tématy kontinentalni filosofie. TakZe dodnes to je nevyreseny, ale velice aktualni a
naléhavy problém. Ten strukturalismus, ktery se pokusil ten problém odstranit ze stolu jako
pseudoproblém, je sice zajimavy po nékterych strankach jako metodicky pfistup, ale jako filosofie
neuspél.

Tedy u toho Descarta vidime néco fenomenalniho, néco epochalniho, co je tfeba pochopit a pak
sledovat v celé dalsi evropské filosofii, zejména kontinentalni a dneska uz v celé filosofii viibec. Ja
myslim, Ze tady bych mohl chvili zastavit. Uz tady mame referenty? Ano. Prosim vas... a vy mate to z
minule, Ze? Ten pfedminuly referent z Patocky tady neni. Neni. Tak pojdte prosim vas, nebo radsi
pojdte sem, tady to bude lip slyset.

Jiny hlas: Mél jsem se zamyslet nad terminy fad pravdy véci a fad vlastniho mysleni, které Descartes
uziva v predmluvé. Nutno predeslat, ze m(j kratky referat k této véci je velmi netplny a je spis$
poznamkami z uvazovani nad smyslem téchto termind, jak je Descartes pouZil v odpovédi na
vznesenou namitku. Bylo by jisté tfeba prostudovat dalsi Descartovy spisy, abychom pIné pochopili,
co Descartes mini radem pravdy véci a Fadem vlastniho mysleni. Snad néco z toho se nam pfriblizi
¢etbou této knihy.



Nejprve se vratim trochu ke kontextu, ve kterém Descartes mluvi o fadu pravdy véci a Fadu vlastniho
mysleni. Na namitku, Ze z toho, Ze se lidsky duch povaZzuje za myslici véc, neplyne, Ze by k jeho
podstaté a pfirozenosti patfila pouze schopnost mysleni, reaguje Descartes tvrzenim, Ze nevyloucil
moznost dalSich atribut( patficich k podstaté ducha, pokud mél na mysli Fad pravdy véci. Upozorniuje
véak, Ze o pravdu v&ci mu v Rozpravé o metodé neslo. Slo mu jediné o Fad vlastniho mysleni.

Smysl jeho myslenky pritom byl asi tento: Poznavam, Ze nic jiného nepatfi k mé podstaté, kromé své
schopnosti mysleni. V tomto spise, jak predesila, ucini dalsi krok, kdyzZ tvrdi: z toho, Ze poznavam, Ze
nic jiného nepatfi k mé podstaté kromé mysleni, plyne, Ze k ni skutecné nic jiného nepatfi.

Ale zpét. Descartovo tvrzeni, Ze mu v Rozpravé Slo pouze o fad vlastniho mysleni, chapu tak, Ze se
Descartes védomé zaméril na zkoumani sebe sama, subjektu, na skutecnost subjektivni a subjektivné
pojimanou. Rad vlastniho mysleni tedy pro mé znamena skute¢nost pojimanou subjektivné. Oproti
tomu je fad pravdy véci skutecnost objektivni, prava skutecnost, svét tak, jak skutecné jest, a jejz
svym vlastnim omezenym myslenim nem(zZeme pIné postihnout a musime pripustit, Ze maze
obsahovat skute¢nosti, které my svym myslenim neodhalujeme.

Descartes pripousti, Ze pravda véci mlze byt jind neZ poznatky vlastniho mysleni. Sebereflexe
lidského ducha, lidského mysleni, vede pouze k poznani a potvrzeni sebe samého, k uvédoméni si
sebe samého. Z hlediska pravdy véci, to znamena pravé skutecnosti, vSak maze byt podstata lidského
ducha Sirsi.

Napadné je, Ze v obojim pripadé hovofi Descartes o Fadu. Dalo by se to snad také pochopit jako
usporadani. Dlraz na rad je patrné dédictvim stfedovékého mysleni a scholastiky. Cely kosmos,
univerzum, ma svQj rad, své usporadani, tedy neni chaoticky; jak vime, cirkev se svym vnitfnim radem
v ném méla své centralni a pevné misto. Tedy pravda véci, objektivni skutecnost, je usporadana a
stejné tak vlastni mysleni je usporadané.

Nebo lze Fad pochopit také jako souradnice, vymezenou oblast. Pak by to znamenalo, Ze Descartes
neuvazoval v Rozpravé v souradnicich objektivni skute¢nosti, ale jak uz jsem Fekl, zaméril se na oblast
vlastniho mysleni. Myslim, zZe k Descartovu rozliseni na rad pravdy véci a rad vlastniho mysleni Ize
vidét analogii v jeho dvojim rozliseni ideje. Odkazuji zde k té partii v textu, kde Descartes odpovida na
druhou namitku tykajici se vztahu subjektu a ideje. Descartes rozlisuje vyznam slova idea na ideu
chapanou materialné a ideu chapanou objektivné.

--- dalSi strana kazety ---

Jiny hlas: ...je predmétem naseho mysleni, to by odpovidalo Fadu pravdy véci. Descartes neni ateista
a véri, ze lidsky duch je konecény a Blh nepochopitelny a nekonecny. To mé vede k domnénce, Ze i
pro Descarta je jedinym znalcem a urcovatelem pravdy véci Bah. Odtud pak plyne na druhé strané
jistd omezenost lidského mysleni vzhledem k pravdé véci. Descartes vénuje své Gvahy o prvni filosofii
otazkam, jichz se dotkl uz v Rozpravé, tedy otazkam o Bohu a lidském duchu. Myslim, Ze problém
radu pravdy véci a fadu vlastniho mysleni je soucasti tohoto zakladniho tématu a je vzhledem k nému
dil¢i a analogicky.

Jste tady? Ted bych prosil vase pfipominky a dotazy. BohuZel to bylo delsi, nez jsme méli v amyslu.
Ne Ze by nebyl dobfe vypracovan referat, to neni kritika. Ale snad by bylo dobré, kdybyste jesté tu
podstatu véci fekl znova. Tedy rozdil mezi fadem pravdy véci a FAdem mysleni je rozdil mezi FAdem
objektivniho stavu véci, jste fikal, ze?



Jiny hlas: Jako pravé skutecnosti.

A mezi subjektivitou...

Jiny hlas: Mezi skute¢nosti, kterou chapu subjektivné a kterd je v podstaté...
Toto byla ta podstata. Prosim vas, prosim.

Jiny hlas: Ja bych se zeptal, jestli se mGZzeme vibec dostat k tomu Fadu pravdy véci, kdyz vsechno
poznavame pres rad mysleni. Jak viibec miZeme mluvit o radu pravdy véci, kdyZ to musi projit pres
rad mysleni?

Jiny hlas: Ktery je nedokonaly podle toho, jak jsem rekl.
Tato otazka neni kladena Descartovi. Pan jesté nevi, jestli to tak myslel. Je kladena referentovi.

Jiny hlas: Vychazel jsem z toho, Ze on tam tvrdi, Ze nevylucuje, Ze by k pfirozenosti ducha patfily i
dalsi atributy, nejenom poznani, Ze myslim. Ale pokud z(istava Descartes v oblasti vlastniho mysleni,
dochazi k tomu, Ze jediné, co miZe poznat, Ze patfi k jeho pfirozenosti, je to, Ze mysli. To mé vedlo k
tomu, Ze ta pravda véci je prosté néco vyssiho nez rad vlastniho mysleni. Ale mohu se mylit,
samoziejmé. Kdyz jsem cetl dal tu predmluvu, doSel jsem k tomu, Ze jak jsem uvedl, tam tvrdi
Descartes, Ze BUlh je nekonecny, kdezZto lidsky duch je konecny. Tak to mé vedlo k tomu, Ze patrné
také v této véci se to bude orientovat na tomto rozliSeni pravé ducha Boha jako nekonec¢ného a
lidského ducha jako kone¢ného.

Ano, s tim jste ovSem na tu otazku neodpovédél.

Jiny hlas: Neodpovédél.

Jak miazeme mluvit o nekone¢ném Bohu, jestlize nas rozum je konec¢ny?
Jiny hlas: Mzeme ho poznavat z¢asti nebo omezené.

A tedy jako kone¢ného? Kdyz z¢asti?

Jiny hlas: Ale pravda véci je néco jiného.

Jak to vime?

Jiny hlas: To mi tak néjak zazniva nebo citim z toho textu.

Nevim. Text je na to, abychom ho ¢etli a ne vycitovali. Ale ten problém nejdfiv musi byt zodpovézen.
A pak teprve zjistime, jestli to tak myslel Descartes.

Nechme toho Boha stranou, tam jsme se jesté nedostali. Zlstaneme u Fadu véci a Fadu mysleni. On
tady nejdfiv fika jenom, Ze nemél na mysli Fad pravdy véci. A vy jste vylozil, Ze fad pravdy véci je
tfeba chapat jako rad té objektivni skutecnosti, na nas nezavislé. To je ten tradicni zplsob. A ted
otazka zni: jestlize by to bylo takto, jak viibec miZeme mluvit o néjakém rfadu pravdy véci, jestlize
pravda véci je ndm pristupna jenom pres pravdu naseho mysleni a tedy zkomolené? Jinak receno,
tohle je problém Kanttv. Tohle resi Kant.

A ten praveé proto, Ze Kant navazuje na kartezijanskou linii... Ta situace je... ja nikdy nevim, co mohu
predpokladat, co ne. A pry mluvim moc slozité, tak prosim vas vzdycky mé zakfiknéte nebo mé
zastavte. Ale tohle byste snad méli védét, ze se v minulosti, v té dobé po Descartovi, uskutecnilo
néco, co ma skutec¢né takovou fantastickou podobu. Je to neobycejné mimoradna zalezZitost. Je to
néco, co vlastné predstavuje jakysi prototyp filozofického dialogu nejen mezi jednotlivymi lidmi, ale



celymi skolami, celymi zplGsoby mysleni a tak dale. To jest, slo o ten dialog nebo polemiku, [épe snad,
mezi tim kontinentalnim myslenim navazujicim na Descarta a mezi tim anglosaskym myslenim
senzualistickym, empiristickym. Spis empiristickym a krajné také senzualistickym. Vypadalo to tak, Ze
na Descarta navazuje predevsim Spinoza, ktery ale stoji trochu stranou této diskuse, této polemiky. A
potom Leibniz. Leibniz ale uZz ma pred sebou jesté jiny problém neZ navazovat na Descarta. On tu
kartezijanskou linii musi interpretovat tvari v tvar kritice zpoza kanalu La Manche, totiz kritice, které
toto mysleni vystavil Locke. Locke se ve svém dile pokusil ukazat, Ze nelze postupovat tak, jak to délal
Descartes. Na rozdil od Descartova predpokladu, Ze mysleni vychazi z jistych zaklad(, které nemize
zvratit Zadna zkusenost s vécmi objektivnimi - tedy Ze mysleni uz prichazi v nékterych ohledech s
jistym aparatem nebo s jistou vybavou, ktera neni vysledkem Zadnych zkuSenosti, nybrz je pred
zkusenostmi - tak proti tomu Locke tvrdi, Ze na zacatku je pravé zkusenost. A dokonce ne zkuSenost
jako takova, jak ji bézné chapeme, nybrz takové droboucké zkusenosti, to jest jednotlivé viemy, z
nichz pak skladame vsecko. A to déla rozum. Rozum potom funguje jako computer, ale vklad jsou ty
jednotlivé viemy. CoZ nejsou racionalni data, to jsou data senzualni.

A proti této koncepci, ostfe postavené proti kartezidnskému racionalismu, zase haji tuto racionalni
tendenci Leibniz, ktery kritizuje Locka. M4 ty takzvané své Nouveaux essais, pouziva Lockovského
nazvu a jenom k tomu predtim prida ,Nové eseje“. Zatimco on ma Eseje, tak on ma Nové eseje. Je to
velmi tlusta knizka a tam analyzuje, pro¢ neni pravda, co fika Locke. Pfripousti, na rozdil od Descarta,
jistou vahu téch smyslovych zkusenosti. Ta zndma teze Lockova je: Nihil est in intellectu, quod non
antea fuerit in sensu. Nebo taky quod non prius fuerit in sensu, ma dvé razné formulace, jednou
antea, podruhé prius. A znamena to: nic neni v rozumu, co dfive nebylo ve smyslech.

Tuto tezi obraci Leibniz proti Lockovi a Fika: ano, to plati, ale s jednou vyjimkou. Kdyz fika, Ze nic neni
v rozumu, co nebylo dfive ve smyslech, tak je tu jedna vyjimka, totiz ten rozum. Ponévadz nejdfiv byly
jenom smysly, ale aby mohlo to, co bylo ve smyslech, byt v rozumu, tak tady musi byt rozum. A ten ze
smyslG nevyplyva. Cili on opravil tu tezi Lockovu: ano, je pravda, ze nihil est in intellectu, quod non
antea fuerit in sensu, nisi intellectus ipse. To jest: s vyjimkou toho samotného rozumu.

A co to je ten samotny rozum? To je néco, co nechal Locke spadnout pod stdl. Na Leibnize potom,
jeho filozoficky vnuk, navazuje Kant a ten uz ma dalsi problém. ProtoZze mezitim vysla Humova
koncepce, ktera zpochybnuje ten racionalismus uz ne teoreticky, nybrz prakticky. Ukazuje, Ze ten
racionalismus je prosté v nékterych ohledech u konce, Ze nemuze néco délat. A ukazuje to zejména
na kauzalité, ale na celé radé jinych véci. Ale ta kauzalita je straslivé dulezita, protoze s ni pracuje

moderni, novovéka véda. A vlastné to napada nejvlastnéjsi zaklady té védy, dokonce to neni otazka
jenom filozoficka, ale tady je v Humovi napadena cela véda.

A Kant se musi vyridit také s tim Humem a nevi, jak to jinak udélat, nezZ se zase vratit k tomu
intellectus ipse, k tomu samotnému rozumu, a zacne vypracovavat, co to ten rozum sdm je. Zacne to
vypracovavat v podobé oblasti téch apriorit. At uz to jsou smyslové nazory apriorni... Kant teda
vynaléza véc neobycejné plvabnou, totiz Ze dokonce ani to smyslové vnimani neni mozné bez
néjakych apriornich vybav, které nejsou z té zkusenosti. Ukazuje to tfeba na prostoru a ¢asu. Pro néj
prostor a ¢as jsou jenom apriorni vybava naseho smyslového poznani. My nedovedeme vidét, slySet a
tak dale nic, le¢ jako by to bylo v ¢ase nebo v prostoru. Ale vlastné ¢as a prostor jsou jenom
subjektivni zaleZitosti. Oviem transcendentalné subjektivni, nikoliv Ze by to byla jenom nahodila
zaleZitost, to je vybava toho rozumu. Ale nemizeme mluvit o tom, Ze by prostor a ¢as byly objektivni
skutecnosti. A potom jsou zejména teda apriority rozumové.

Tahleta ohromna diskuse je mozna jediné diky tomu, jak formuloval své myslenky Descartes. A
protoZe tam nechal nékteré nedomyslenosti. Takhle to vZzdycky byva: kdyZ nékdo domysli svij



koncept az do konce, tak nechava pak po sobé pabérkovat jenom epigdntiim. Kdezto kdyz to rozvrhne
a nedoresi, tak velmi casto je zakladatelem hned nékolika obrovskych myslenkovych podnikd.

Tak odpustte, Ze jsem do toho takhle skocil, ale je to teda d(lezZité. To neni chyba, nebo Ze bychom
tady méli kritizovat naseho referenta. Ukazuje se, Ze timto problémem se zabyval Kant, jeden z
nejvétsich filozofd. Ale my si musime hlavné nechat dojit ten problém. NemUizZeme tim, Ze to néjak
vyrkneme, Ze to formulujeme, Ze pro to najdeme né&jakou formuli, vétSinou uz opotfebovanou od
né&jakych davnych filozof(i - tim to nem(Zeme sklidit. My si musime nechat dojit ten problém. A ten
problém spociva v tom, Ze kdyZ pfed sebou mame objektivitu, tak my k ni nemame pfistup jiny nez
pres subjektivitu. Kdybychom rozdil, nebo ten zakladni predél, chtéli vidét mezi tim, co je subjektivni
a objektivni, tak sice najedeme na kolej, ktera je uz vyjezdéna, ale zaroven se dopustime téch tézkych
chyb, které jsou s tim spojeny. A ty tézké chyby si uvédomime, kdyz vidime ten problém, jak viibec
muzeme mluvit o néjaké objektivni skutecnosti, kdyzZ je nAm dana jediné pres tu subjektivitu. Tohleto
fesi tfeba Hegel hned na za¢atku své Fenomenologie ducha, kde fika, Ze to je naivita si myslet, Ze
kdyz ze své subjektivity, ze svych poznatkd, které jsou vidycky subjektivni, néjakym zptsobem
odtamtud odpareme to subjektivni, tak Ze ted mame pred sebou tu objektivni realitu. No nesmysl.
Kdyz tam odpéareme to subjektivni, tak ji tady pravé uz nemame, protoze to je jenom objektivni
realita, jak je o sobé, ale uz neni pro nas a my o ni nic nevime.

To je jeho argument, daleko podkantovsky. Kant jesté to resil, a to jsem vlastné mohl k tomu dodat,
tak, Ze Fekl: o tom, jak jsou véci o sobé, vlastné my nic nevime. My je nemuiZeme poznat. NemU(zZeme
poznat, jak véci jsou bez naseho poznani. To da rozum. Prosté kdyZ to poznani dame pry¢, tak jsou
pryc i ty véci, které mély byt poznany. My nemUzZeme tady mit pred sebou véci bez toho, Ze se na né
divame, bez toho, Ze my tu jsme. Pak jsou nepoznané. KdyzZ jsou poznané, vzdycky tam jsme u toho
my. Takhle to vypada.

A po mém soudu ta vytka, kterou je mozno vasemu pokusu interpretovat adresovat, je, Ze takhle to
Descartes nemyslel. Ze on tou pravdou véci myslel néco jiného. Totiz to vyplyva uz z toho, co jsme
tady ted také rekli. Jestlize on rika, Ze lidsky duch je myslici véc - a v té namitce se vyrovnava s tim, ze
je redukovan na myslici véc, a on Fika: ja ho nechtél redukovat a tak dale, ale predpoklada spolu s tim
namitajicim, Ze lidsky duch je myslici véc. A jestlize potom fika, Ze ony véci, které jsou v duchu nebo
na duchu, které o duchu lze vylozit, vypovidat, Ze jsou jesté jiné nez to, Ze mysli - ani ja jsem ony véci
nechtél vyloucit, pokud jsem mél na mysli fad véci a o tu mi tehdy neslo, ale jediné a pouze jsem mél
na mysli Fad vlastniho mysleni - tak i kdyZ mluvi o Fadu vlastniho mysleni, no tak vzdyt to mysleni je
také res. To mysleni jako takové, myslenkové akty a dokonce to, co v mysleni myslime, to myslené, to
minéné, to vsechno patfi taky do res podle Descarta.

Cili kdyz ddme na jednu stranu subjektivitu a na druhou stranu objektivitu, tak tady nemame na jedné
strané rad véci a na jedné strané rad mysleni. Nybrz mame rad véci; to mysleni je taky véc. VZdyt on o
tom fika, Ze to je myslici véc. Takze jak rozprostranéna véc, tak myslici véc patfi do Fadu véci. A tedy
rozdil mezi Fadem véci a Fadem mysleni musi byt jiny, nez ten, ktery jste navrhl.

Jiny hlas: A jak je to s tim rozliSenim téch dvou ideji tady? Tu objektivné a materialné chapanou ideu,
kde teda...

Myslite na kterém misté?
Jiny hlas: ...kde vy tam vkladate terminy, které tam jsou chapany objektivné.

Aha, pockejte. Objektivni. Ano. Ale my jsme si Fekli minule, jestli se pamatujete, Ze pravé toto misto
je dokladem toho, Ze slovo objektivni se tady chape GplIné jinak, nez my jsme zvykli. Pamatujete se na



to? Objektivni znamena, bychom rekli, predstavovy. Pfedmétny jesté pofad v ¢estiné nerozumime
spravné. Tedy jako predmitnuty, promitnuty pred nas. Tedy objektivni je de facto subjektivni tadyhle.
Tedy nemiZeme uzit vtom nasem smyslu slova objektivni na interpretaci toho Descarta.

Tady se rika, Ze o ideji nelze Fici, Ze je dokonalejsi nez ja, nebo ideu chapat objektivné v zastoupeni
véci, jeZ je predvadéna rozumovou Cinnosti. Tady to ,zastoupeni véci“ ukazuje na to, Ze je tady na
jedné strané véc a na druhé strané idea. A idea objektivné Ze by zastoupila véc v tom smyslu, Ze
konstituuje jeji obraz. A ten obraz Ze zastupuje tu véc samu. Dulezité ovsem je, Ze rad véci se
vztahuje jak na tu véc samu, tak na ten obraz, tak na toho, kdo ten obraz pomoci té ideje konstituuje.
Ponévadz to je viechno res.

Chtél bych prosit, aby si nékdo pristé vzal dalsi referat a pokusil se tohleto néjakym zptisobem
uzavfit, anebo pokracovat dal. Dékuju vdm zatim. A ne referat z Descarta, nybrz tuto véc. Staci
formulovat problém. Mé velice uspokoiji, kdyz v tom referatu nebude feseni, nybrz kdyz se tam objevi
jasna formulace toho, co by mélo byt feSeno. Nikomu se do toho nechce. Ja asi zachazim s vami
zplUsobem, Ze mné nakonec utecete vsichni. Ja nevim, rozmyslete si to, ja se na pristé zeptam, jestli
nékdo si to pripravil. Byl bych velice rad, ponévadz budeme se k tomu vracet stéle. To neni mozné
jinak, nez Ze ja se musim presvédcit o tom, Ze jsme u véci. A nejenom Ze ja vyklddam o nécem, ale Ze
také vy vite, o ¢em vykladam. A to se mohu presvédcit jediné tim, Ze budete sami mluvit. Bud'v
diskusi, anebo Ze budete mit takovéhle malé referatky. Ale nikoli referatky takového druhu, jako je
tento. Tento napfiklad samoziejmé v kazdém normalnim seminafi by byl pocitan za zavérecné
kolokvium. To je dostatecny referat k tomu, abych udélal parafu do indexu. Ale o to ndm tady nejde,
ja zadné znamky davat nebudu.

Mné jde o to, abychom se dostali k véci. A ta véc spociva v tom, co mohl mit ten Descartes asi na
mysli, a vy to musite sami vymyslet, co mohl mit on na mysli, a pak budeme kontrolovat, zda to
odpovida tomu Descartovi. Ale ta koncepce musi byt vase, protoZze mné ted nejde o to, abyste mné
vykladali tady, co fika Descartes. To si kazdy miZeme precist. Mné jde o to, abyste pfrisli s koncepci,
jak by se to dalo resit bez ohledu na Descarta, a pak zjistime, jestli nAm to vrhne nové svétlo na
Descarta, nebo jestli Descartes o tom uz védél a tak dale. To nAm pomdize pfi ¢teni. Tak byl bych rad,
nékdo z vas si to pripravte nebo nékolik a budeme v tom pokracovat potom dal. Ja vas nechci k tomu
nutit, ale je to jediny zpUsob, jak ja se dostanu s vami do kontaktu obéma sméry. Ja potrebuji védét,
jak dalece to, co vykladam, berete anebo neberete. Ja to musim zkontrolovat.

Tak my jsme predtim skoncili u té fakultativnosti mysleni a u toho, Ze tim problémem, vlastnim
problémem, je to, co je pro subjekt, respektive pro lidského ducha - my to budeme porad takhle
davat vedle sebe, ponévadz ndm jde o ten subjekt a ne o lidského ducha, ponévadz tam jsou jisté
nesnaze s tim spojené, co to je a tak - co je konstitutivni. My jsme si ted’ ukazali, Ze kdyZ vezmeme
prisné to, co tam Descartes fika, tak Ze mysleni neni pro lidského ducha konstitutivni, nybrz Ze to je
fakultativni mozZnost. Je to moznost, schopnost, je to oteviena cesta k jakési aktivité, kterou mulze
lidsky duch podniknout a nemusi. A nékdy podnika a nékdy nepodnika.

A protoze jsme ted byli upozornéni na ten odstavec, ktery je aZ dole a konci na druhé strance 27 a
kde tam je o té ideji, Ze uz také v tom kratkém odstavci pfedchozim je ,mam v sobé ideu véci
dokonalejsi, nez jsem ja“, tak bude dobré, kdyz si vSimneme, Ze Descartes tam upozoriiuje na
ekvivokaci v pripadé toho slova idea. CozZ se tady preklada idea, mohlo by se to prekladat také
myslenka.

Na jedné strané ji miZzeme chéapat, a to je tady vyslovné feceno, materialné jako akt ¢i operaci mého
chapani, porozuméni. On tam v originalu ma skute¢né operaci, opération de mon entendement.
Operace, to tady taky je trosku hozeno pod stil. Tam tim se zd(raziuje ten akt, ta ¢innost ducha,



operuje. Cili idea maze byt, nebo myslenka mdze byt tim aktem té operace. To, co délame, kdyz
myslime.

A za druhé to muzZe byt objekt - tam je to slovo objektivné - muzZe to byt objekt, ktery diky onomu
aktu ¢i operaci predstavuje néjakou véc, aniz bychom museli predpokladat, Ze tato véc existuje.
Takze tady mate naprosto jasny doklad toho, ze on tady o tom objektu mluvi v jiném smyslu nez o té
véci. To je objekt, ktery nam... to je vlastné ten husserlovsky, potom Husserl na to navazuje a mluvi o
téch intencionalnich objektech. Je to objekt, ktery jsme my vytvorili, nebo alespon ne-li vytvorili, tedy
ke kterému jsme se vztahli svym myslenkovym aktem, ktery je odlisny od té véci, ktery ji pouze
reprezentuje, predstavuje, je predstavou té véci a zaroven ji pfedstavuje, tam je zas dalsi ekvivokace.
A my se k tomuto objektu vztahujeme jak? Ideou.

Tady zavadi naprosto zretelné Descartes vedle véci a vedle toho myslenkového aktu jesté né&jaky
objekt, ktery reprezentuje tu véc. Je to jasné z toho textu? Slovo idea muzZe byt chapano bud
materialné jako rozumova cinnost, to je ten akt. My bychom mohli fici tfeba fyziologicky akt, to by
byla velka redukce, ale to pat¥i také k tomu myslenkovému aktu. Ne pro Descarta, to zas je dalsi véc.
Ale tim chci Fici, to je to materialni jakoby. A pak ovSem nelze Fici o ideji, Ze je dokonalejsi nez ja.

To je argument, ktery potom Husserl interpretuje jako zakladni pFistup kritiky takzvaného
psychologismu. Ponévadz pokud se soustfedime jenom na akt védomi, akt mysleni, tak nikdy
nemuzeme dospét tfeba k dokonalému kruhu, k dokonalému rovnostrannému trojahelniku jako
obrazci v roviné a podobné. ProtozZe vsechny nase myslenkové akty jsou trochu konflzni, trochu do
nich pronika néco, co tam byt nema, nalada napriklad. Vcera jsme méli nadladu docela dobrou, dneska
jednak prsi, jednak nas nékdo dozral rano, mame tendenci o mnoha vécech myslet jinak nez vcera,
ale presto trojuhelnik vZzdycky budeme muset myslet stejné. Pythagorova véta bude naprosto stejna.
Jak je to mozné? Jak miiZze dokonaly trojihelnik byt stale tyz, i kdyZ my mame vZdycky jinou naladu?
A vzdycky to myslime jinak a nékdy jsme unaveni a nékdy jsme Cerstvi. A rQizni lidé, jak se mohou
domluvit o témz rovnostranném trojahelniku? Jak to, Ze u jednoho ¢lovéka ten rovnostranny
trojuhelnik neni trosku sisaty? To nejde. | kdyz tfeba jinak mysli naprosto Sisaté. Ale ten trojuhelnik
musi mit naprosto presné.

Jak je tohle mozné? To psychologicky nelze vysvétlit. Descartes Fika - nikoli psychologicky - Fika:
rozumova ¢innost chapana materialné nemuze byt dokonala. A presto madme moznost myslet
dokonalé véci, napriklad dokonaly trojahelnik nebo dokonaly ¢tverec, dokonaly kruh. My nemusime
hned myslet na Boha. Ja to pravé prevadim na geometrii, na které se to krasné ukazuje, jak mizeme
svym nedokonalym myslenim myslet véci naprosto presné. Ne presné. My presnost svého mysleni,
svych aktl mysleni, musime zakladat na presném mysleni téch véci, téch konstituovanych objekt(.

KdyzZ nekonstituujeme presné ¢tverec nebo presné trojuhelnik a tak dale, tak my pak ani nejsme
schopni pfesné o nich myslet. A to nase mysleni ve své presnosti je odkazano na to, jak presné byly
mysleny tyhlety objekty.

Tedy nemusime predpokladat, Ze ty objekty existuji ve skutecnosti. Tim koncéim. Nemusime
predpokladat, Ze trojuhelnik, rovnostranny trojihelnik, Ze nékde v tomto svété je v néjaké vitriné,
aby se na néj neprasilo, dokonaly, skvély rovnostranny trojuhelnik. Ne, nikde neni. Neni nikde a neni
nikdy, neni v ¢ase ani v prostoru. Ale miZeme ho presné myslet.

Pro Descarta ten fad mysleni je Fadem, v kterém je mozno myslet presné tyto objekty. Kdezto
vsechno ostatni patfi do Fadu pravdy véci, tedy radu véci.



Takze tady jesté chvilicku pockejte, malinko, ja se kouknu, jestli jsem nahodou... Ale jo, tady
skon¢ime.



