Filosoficka etika (identita, autenticita, odcizeni) [1992]
16. 12. 1992
[strojovy, neredigovany prepis - model Gemini Pro 3 preview]

S néjakym zapoctem na tento semestr, tak to mizeme jesté udélat. Jinak vSechno budeme provadét
az v ¢ervnu. Zkousky, eventualné zapocty, podle toho, v jaké dobé. Pokud to neni naléhavé, Ze by
vam to chybélo do bod(l a potfebovalo se to uz ted v pololeti, tak se domluvime. Prijdte za mnou a
domluvime se. Tenhle tyden tady jsem, jesté eventualné, kdyby bylo nejh(r, tak se domluvime na
néjakém zplsobu jesté mezi svatky treba, ale vétsinou asi bude docela stacit, kdyz to nechame az na
ten Cerven.

Tim, Ze odpadlo pll druhého mésice ted a jesté odpadne vlastné takrka pll mésice potom, Cili dva
mésice ze semestru, neni mozné, abychom absolvovali to, co jsem mél v imyslu. Takze to je ponékud
redukované a celé je to problematické. Nechci vam s tim délat néjaké zvlastni potize, Cili domluvime
se o to. Ale dostanete jakési Ukoly, aby potom ten rozhovor na zacatku, pokud to budete chtit zapsat,
o0 nécem mohl byt.

Vite, Ze jsem ohlasil, Ze v podzimnim semestru bych chtél néco podobného, jako jsme délali ted,
udélat s filosofickou politikou jako druhou kapitolou filosofické etiky. K tomu nedojde, protoze budu
pokracovat v tom, co jsme nedodélali letos, ¢ili na podzim budu pokracovat v té filosofické etice. A
uvidime, jestli bude stacit ten jeden semestr, Ze bychom pak ten druhy, jarni semestr vénovali
filosofické politice, nebo kdyz to protahneme, tak Ze by ta politika byla azZ zase dalsi skolni rok.

Tak ted, kdyZ navaZzeme na to, co jsme si fikali, mame pred sebou vlastné dvé hlavni témata, kdyz to
chceme shrnout, vazna slova vlastné naposled. Jsou to dvé hlavni témata, ktera velmi Gizce souvisi,
ale metodicky je miZeme probirat v relativni samostatnosti. Obé ta témata vyplynula z nasich
dosavadnich Gvah o struktufe mravni situace a obé predstavuji pfinejmensim pro nas cosi
prekvapivého a podivného, co se vymyka vétsiné dosavadnich pristupl. Coz asi nevim, kolik z vas
dovede posoudit, protoZe neznate ty jiné véci, ale je to trosku takové, Némci by fekli seltsam, takové
podivné, az podivinské.

Tim prvnim je problém etického subjektu. A vy vite, jak jsme se tim zabyvali, pokud jste néktefi z vas
byli uz na nékterych prednaskach minulych, tedy v minulych semestrech, tak vite, Ze problém
subjektu je vazny problém, jeden z nejvaznéjsich, dokonce snad nejzakladnéjsich problém( soucasné
filosofie. Ze si s tim mnozi filosofové nevédi rady, Ze zejména nenémecti filosofové se dostavaji do
jakési krece, kdy se zacinaji boufit proti tomuto tématu jako nelegitimné ustavenému Némci,
némeckou klasickou filosofii a Ze se snazi problém subjektu oddiskutovat. Jsou to zejména
strukturalisté, ale ne pouze strukturalisté. Francouzsti zejména. To je urcita averze. U nas je to jinak,
my tuto averzi nemame, naopak my jsme pod vlivem némecké filosofie, bylo to docela samoziejmé.
U nas se o subjektu mluvi naprosto legitimné, regulérné, vsichni védi, Ze to neni objekt.

KdeZto tfeba Anglicané, Francouzi a tak dale nemaiji zvlastni termin pro to. Kdyz prekladaji némeckou
literaturu, nevédi, jak to prelozit. Ja jsem to tady myslim zmifoval pred lety, na ten soukromy
seminar nam prijel Thomas Nagel, muz, ktery se narodil na Moravé v némecké Zidovské rodiné a ma
vztahy tady, nam také pfijel jeden z nejprednéjsich predstavitel(i americké analytické filosofie a ten
tady mél prednasku The Objective Self. Oni, aby mohli Fici subjekt, tak Feknou self. A nezni to tak
pékné, jako kdyby rekl The Objective Subject, tak by to mohlo byt, jenZe to nedava anglicky smysl.
Objektivni subjekt. A cesky to nedava taky smysl, protoZe o subjektu vime, Ze je ex definitione non-
objekt. Cili jakypak objektivni subjekt.



A ted co s tim. To jsou problémy, které s tim spi. Pochopitelné Nagel, ktery ma kofeny v Evropé a
dokonce u nas a ktery sleduje evropskou kontinentalni filosofii, tak ten problém zn4a, chce se tim
zabyvat a ted, jak fikam, analyticka filosofie do zna¢né miry pfipomina geometrii s omezenymi
prostredky. KdyzZ chcete kruzitkem a pravitkem konstruovat elipsu, tak to muzZete jenom tak jako
pfiblizné, Ze to vypada jako elipsa, ale délate to kruzitkem, to je pravé ta neradnost, ale da se to
jakZtakz. Kdezto v deskriptivni geometrii to musite néjak konstruovat a namalovat, nakreslit, musite
to tam... no tak to jde touto metodou. Ovsem vime, Ze to je nepresné. A to si analyticti filosofové
vétsinou nepripoustéji, Ze to je nepresné, ale nicméné témi svymi primitivnimi nebo zjednodusenymi
prostredky se chtéji znova vratit k reseni tradicnich problému kontinentalni filosofie.

Cili problém subjektu resit t&mito prostfedky anglosaské tradice, ktera vyustila pod vlivem jeté toho
neopozitivismu Videriského kruhu a tak dale, vyustila ve zvlastni, takovou velmi mocny proud
filosoficky, tak se chtéji timhle tim zabyvat. On to musel nazvat Self. Némci uZivaji tfeba pfi prekladu
jistych termin( Kierkegaardovych, ktery je tady mimoradné vyznamny pro problematiku toho ja. Co
to vlastné to ja je. Tam mate dalsi véc. Kromé toho to sam, tak také je to j, I. Rozdil v angli¢tiné | a
me, to me je uZ trochu objektivované, kdezto to I, to je opravdu ten subjekt v tom smyslu té némecké
filosofie.

Ale tfeba kdyz se preklada ten Kierkegaard, tak tam mame néco, co ¢esky bychom rekli svébyti a
Némci fikaji Selbstsein. Tam to Selbst je obsah, byt self. Byt sdm sebou. To je strasné dllezité,
ponévadz kdmen neni sdm sebou. KAmen je néjaka hromada. Hromada nikdy neni sama sebou. Sam
sebou mUzZe byt jediné subjekt, Cili to Selbstsein, co to je. A Kierkegaard o tom vyklada a navazuje na
to pak filosofie existence a existencialismus a tak dal. To je jeden z nejvaznéjsich problém( soucasné
filosofie. A bude jesté dlouho, to je zvlastnost, kterou je tfeba si pfipomenout. Cili to je jeden ten
problém. Problém etického subjektu. Neni etiky bez subjektu. Tam, kde subjekt je problematizovan,
je popren, tam nema smysl mluvit o etice.

Nevim, zda by to mélo smysl, ale snad postaci zavést ten termin. Je potfeba zkoumat, co to vlastné je,
abychom trochu zacali. Cili to je jedna véc. A tim druhym tématem je problematika norem. A zase je
to problém to slovo Fict, protoZe to vypada, jako Ze ty normy jsou néco, co tu je. A to je podobné jako
subjekt.

Dékuji vam vsem. Mé to nerusilo, ja jenom proto, Ze to prekfikuju.

Ta nezvyklost cesty, po které jsme se vydali, neni ze samotnych slov subjekt ani norma nijak patrna,
protoze vyvstane ve své zfetelnosti teprve tomu, kdo vezme vazné, ze subjekt znamena non-objekt,
jak jsme si praveé rekli, a Ze eventualni normy v nasem pojeti rovnéz nesmi byt nejen objektivovany,
ale Ze nemohou byt ani chapany jako jsoucna. Ani subjekt nemuizZe byt chapan jako jsoucno - my jsme
si fikali, Ze je vyklonén do budoucnosti, takze subjekt neni Zadné jsoucno - ale ani normy nemohou
byt chapéany jako jsoucna. Ani eticky subjekt, ani etickd norma nemohou byt chapany nebo
interpretovany jako cosi daného, jako dana jsoucna.

A v této souvislosti vzniklo téma - bylo ustaveno, odhaleno nebo vyrobeno, jak by se dalo Fict podle
toho, kdo bude chtit - téma, kterym bychom se dneska méli chvili zabyvat, a to je téma autenti¢nosti.
A identity. Vy si to uz nepamatujete, ale v Sedesatych letech se stalo toto téma dosti vyznamnym diky
jakymsi otevienéjsim, reformné orientovanym marxistickym filozofim. A to zejména v souvislosti s
Kafkou, ktery byl znovu uveden do povédomi a byl vyhraban na tom smetisti déjin, kam byla vSechna
ta burZoazni zvérstva odstranéna. Vyhraban Kafka, hlavné se na tom etabloval Goldstiicker, ktery byl
predtim néjaky Cas zavreny, pak byl pustény, néjak rehabilitovany - tak nap(l a pak docela - a mohl



se vratit na univerzitu. Jako germanista se etabloval na Kafkovi, ktery se stal takrka evropskym
tématem. Konaly se rtizné konference a tehdy se tam taky osadila ta deska na ten barak na
Staroméstském namésti.

A potom byl Kafka vlastné odsouzen jako duchovni otec Prazského jara a tedy toho hrozného scesti,
které ohrozilo cely socialisticky tabor, takze musely napochodovat armady. Cili armady vlastné
napochodovaly proti Kafkovi, a to proto, Ze se obnovilo téma autenti¢nosti. MiZzeme to chapat
takhle. Cili autenti¢nost neni abstraktni zaleZitost, to je néco, co ma politicky dopad, ktery dneska
necitime, protoZe ta politika se straslivé zvulgarizovala a dneska se zd3, Ze to, co si lidi mysli, je Gplné
fuk. At si kazdy mysli, co chce, a jestli si mysli blbosti, nebo dokonce nejenom mysli, jestli déla blbosti
a jestli déla véci, které jsou velmi pochybné z hlediska moralniho nebo pravniho... ProtoZe v tom
chaosu... Tak to nevadi, ponevadZ nakonec stejné jde jenom o tu ekonomiku, ktera se musi néjak
vylepsit a ono se to samo vytribi. KdyZz ma nékdo Spinavé prachy, tak ono, kdyzZ jsou v pravych rukou,
tak to nevadi, a kdyzZ jsou v nepravych... Stejné on o né prijde. Takovéhle ty argumenty nas vedou k
tomu, jako kdyby na mysleni nezalezelo. Na tom, jestli se dopoustime omylu, nebo ne.

A tedy na takovych ideach, myslenkach, jako je autenti¢nost - no to jsou takové ty pindy, o které
vibec nejde. Mame tady takové pohrobky toho zvulgarizovaného marxismu, ktery tvrdi, ze
rozhoduijici je ta zakladna a na té nadstavbé nezalezi. Jak se tomu vysmival kdysi, kdyzZ byl jesté
vtipny, Ivan Svitak.

Fenomén lidské odcizenosti - samozirejmé to byla otazka odcizeni, ja jsem to jesté nerekl, ale dlraz
na autenti¢nost je poloZen vSude tam, kde se vidi nebezpeci, Ze je clovék odcizovan nebo svét je
odcizen ¢lovéku a tak dale. Proti odcizeni stoji autenticnost. Tedy tento fenomén lidské odcizenosti
byl filozoficky vyjasnén pomérné pozdé, nové. Vlastné se tim vazné zabyval teprve Hegel. A zazZitek
odcizenosti byl umélecky uchopen, pojednan a stvarnén teprve pomérné nedavno, teprve na
prelomu stoleti. A zejména jsou tady dvé jména, je potfeba jmenovat, i kdyzZ nejsou jisté sami. Je to

také eseje a tak dale.

Sam problém odcizeni dava smysl jen za predpokladu a na pozadi povédomi o neodcizenosti. O
odcizenosti mizeme mluvit jeding, jestlize vime, co je neodcizenost. A co to je neodcizenost? To je
autenti¢nost. Odkud je to slovo? Je to z fectiny, autos je on sdm. Ten sdm. Autokracie je samovlada.
Kdyz nékdo sam vladne a nikoho k tomu nepusti. Nikdo za néj nemuze rozhodovat, nikdo s nim
nespolurozhoduje, on rozhoduje jenom sam, tak to je autokrat.

Autos, to je ten sdm. Autenti¢nost je, kdyZ nékdo jedna jako on sam. Nejedna, jako by to byl nékdo
jiny, nejednd, aniz by védél, Ze to je jeho jednani, nejedna proto, Ze ho to naucili, Ze je tak vychovany.
To neni autenti¢nost. Autenti¢nost je ze svych vlastnich zdroj(.

Dnes v nékterych i politickych projevech, a zejména jinde, ale tfeba u Havla to je velmi frekventované
slovo, slovo autenti¢nost sugeruje v ramci tradi¢niho zplsobu mysleni, Ze clovék je ve svém svébyti,
ve své svébytnosti néjak plivodné dan. A odcizeni Ze spociva v tom, Ze z nejriznéjsich motivid a pricin
nezlstava sdm sobé vérny, ale vzdaluje se od sebe. Stava se sam sobé cizim, eventualné cizincem.
Sam se na sebe kouka jako na cizince. To je v tom Camusovi, nejenom Ze se citi jako cizinec uprostred
spolecnosti, ale sdm sobé je cizi.

Prestoze jde v tomto primitivnim pojeti o rozsifeny, ale hruby omyl v interpretaci, je tfeba sdm
fenomén odcizenosti brat vazné a dikladné jej vidét. Samoziejmé popsan byl uz mnohokrat a rizné,



cili dlilezité je nejenom pochopit, jak byl popsan, ale sami jej vidét. Vlastni zkusenosti se néjak dostat
k tomu, co to vlastné ta autenticnost nebo naopak odcizeni je, a pak to musime analyzovat. Ne jenom
analyzovat literarné, co kdo o tom napsal, jak je to u Kafky a jak je to u Camuse a jak je to u jinych,
nybrz my si musime udélat vlastni zkusenost. Proto je nezbytné, abychom si vybavili a vzdy znovu byli
schopni vybavovat momenty, kdy jsme to zakusili, tu odcizenost. My to vétsinou vytésnujeme, je to
najednou takovy zavan a my pred tim utikdme. Ono neni docela pFijemné zakouset ani sdm sebe jako
sebe, ani okoli jako néco ciziho a tedy sebe jako odcizeného nebo néco jiného nez to okoli. To neni
tak docela prijemné.

Néktefri lidé jsou samozfejmé trochu jinak zaloZeni, vZdycky se najdou vychylky a dokonce naopak,
ackoliv nejsou tak moc jini nez ti druzi, tak zdraznuji, Ze jsou jini, ale vétsina lidi nejsou radi jini nez
to okoli. A treba zejména v Americe vite, jak je strasné dullezité takové to povédomi nebyt jiny nez ti
druzi. To neslusi byt jiny. Clovék musi Zit jako ti druzi, nedélat vyloZené takové ty vylomeniny, prosté
byt jako ti sousedi. A za druhé byt jako byli nasi pfedkové. Prosté Zzadné novoty moc, to, co bylo
dobré nasim otclim a dédim, to je dobré i nAm. Samoziejmé, Ze v Americe jsou také tendence proti
tomu, ale tam vykrystalizoval ten tradicionalismus v daleko Cist&jsi a podstatné;jsi podobé nez v
Evropé. Evropa vidycky po staleti méla spoustu lidi, kteri se odliSovali, byli jini, a romantismus hodné
pomohl tomu, Ze je to takrikajic povazovano za ideal, za metu, byt jiny nez ti druzi, byt Cisi sv(j vlastni
a tak dale. Cili ten romanticky moment nam v tom je pfitomen, kdeZto v té Americe se tam hlavné
zakorenila ta puritanska tradice, kalvinisticka, ktera povaZuje kazdou odchylku, kazdé to vyboceni z
fady za cosi problematického, ne-li za pfimo vinu a hfich.

Ted to vsechno patfi do toho kontextu, takze treba i v té dobé, kdy o autenti¢nosti se hodné hovofilo,
tak to bylo chapano jako cosi namifeného proti kfestanskym tradicim. Z naprostého nepochopeni, ale
prosté... Cetl jsem treba jednu studii dost chabou o Masarykovi, kde se vycitd Masarykovi z cirkevnich
pozic, a to z protestantskych pozic i z katolickych, Ze prohlasil: ,,Ja chci byti ja i po smrti.“ Prosté
namifeno proti riznym tématlim, zejména dneska by to mohlo byt proti takovym tém prevtélovanim
a tak dale, co se tady zase zacina ujimat, ta myslenka z Indie a odjinud. Chci byt j3, ja chci byt ja.
TakZe to je vlastné nekrestansky, to je to, co si ¢lovék diktuje, a Ze to je vlastné ten subjektivismus za
kazdou cenu. Do toho roZe svéta pak nadaval Radl, Ze to je vlastné proti tomu, nebo je to presné to,
proti cemu Masaryk v Modernim ¢lovéku a nabozenstvi tam tak ostfe polemizoval, Ze ten moderni
¢lovék je subjektivista a takovy subjektocentrista, egotista, coZ je néco jiného nez egoista. Ze vlastné i
Masaryk je timto podivnym modernim ¢lovékem, i kdyZ proti tomu modernimu ¢lovéku tak kriticky
vystupuje.

Tedy je potfeba to analyzovat. Je to vazny problém a je potreba se tim zabyvat. Vénujme tedy
nejdrive pozornost samotné skutecnosti, Ze se ¢lovék mliZze sdm sobé vzdalit, Ze mize byt sdm sobé
nevérny, Zze se mliZe sobé odcizit. Nejjednodussi by bylo Fict, Ze to je blbost, Ze to je falesné
formulované a tak dale, jenomzZe ono to nécemu odpovida, my vime, Ze to nééemu odpovida. Nase
zkusenost je takova, Ze vime, Ze to je mozné. A ted to musime analyzovat, ted to musime vysvétlit,
jak je to moZné, co to vlastné znamena, kdyz to takhle fekneme. Ponévadz prisné logicky posouzeno
je to blbost. Ta tradi¢ni Skolska logika prosté nepfipusti, Ze by se takhle dalo... Ze to je kvadratura
kruhu. Jak muzZe byt ¢lovék v rozporu sam se sebou? Ponévadz ten, kdo je v tom rozporu, tak nem(ize
byt v tom rozporu. A nebo kdyz je v tom rozporu ten, kdo je v rozporu, tak to neni rozpor se sebou,
nybrz tam sam je dvoiji, kdyz ten rozpor je uvnitf. Jak mlze byt rozpor sam se sebou? To je pak rozpor
vevnitr a pak ten, kdo je v rozporu se sebou, neni jeden, ale dva, a tedy to je jakasi schizofrenie, nikoli
jako psychiatricka.



To mizZeme pak chapat tfeba tak, jako naboZenstvi - to je ta Eliadeho predstava nebo ten obraz,
ktery prinasi - Ze je zvlastni fenomén, kdy pulka Zivota a pulka svéta je posvatna a ta druha pulka
(nestejné pulky to jsou samoziejmé) je profanni. A ¢lovék je jednou nohou v tom posvatném, jednou
nohou v tom svétském a pokazdé je nékym jinym. Je to jakasi zvlastni schizofrenie. ProtoZe svét i jeho
Zivot je v rozpolce. A to zplsobem, Ze neni jasné, jak to souvisi. To chapani ndboZenstvi jako tohoto
obdobi ipadku nebo rozkladu mytu, zatimco mytus na zacatku byl celym svétem clovéka, tak
najednou v ndboZenstvi uz ¢lovék Zije ve dvou svétech. Ve svété posvatnosti a ve svété profannosti, a
¢lovék sam je v sobé rozdvojen.

Ale jak mUZeme fict, Ze je sdm se sebou v rozporu? On je rozpolcen a v rozporu jsou ty jeho pUlky.
Vlastné logicky to nedava jakoby smysl, a presto vsichni vime, Ze to smysl dava. Tedy musime
analyzovat jaky.

Predevsim toto sebeodcizeni musime peclivé odlisSovat od jakéhokoli renegatstvi. To se fika o lidech...
tady u nas tfeba v dobé& obrozeni a po ném se mluvi o Cesich, ktefi se narodili v nasi krasné vlasti,
nyni zmensené, a tehdy byla ovsem taky asi takovahle, a sli do Vidné a mluvili cely Zivot némecky, uz
¢esky ani poradné neuméli, tak se jim fikalo renegat. Je to nadavka de facto, Ze nékdo se zménil ve
svém zivoté, nezlstal u korfenu, z kterych vyrostl, a prosté presadil se do néjakych jinych... Na to je
spousta takovych pfislovi a nadavek a tak dale. Vite, Ze se rika ,poturéenec horsi Turka“, to je typické
renegatstvi.

Tedy to musime odlisovat. Sebeodcizeni, odcizeni sebe samého nebo sobé samému, musime
odlisovat od popreni jakého plvodniho zakotveni, plivodniho zaméreni. At uz daného ¢imkoli:
narozenim, vychovou nebo néjakym starsim rozhodnutim. Napfiklad nékdo je v cirkvi a pak prejde
nékam jinam, nebo naopak je ateista a pak najednou se obrati. Pak je 40, 50 let ateista nebo kasle na
vSecko a najednou je prosté straslivé zbozny. Tak to zname, jisté vsichni znate takové pripady v okoli.
To je néco jiného, o tomhle nemluvim.

Protoze takovéto renegatstvi, i kdyzZ to je nadavka a obvykle se tomu chechtame nebo jsme na to
alergicti a tak dale, tak takové renegatstvi prinejmensim v nékterych pripadech muize byt
interpretovano jako sebenalezeni, nikoliv jako sebestrata. Je to sebeobjeveni, sebezachrana. A zalezi
na tom, kdo to posuzuje.

Takové renegatstvi, takzvané renegatstvi, takovy obrat, obraceni, mize byt nékdy interpretovano -
nebo sebe sdm mize chapat - jako vili k sobé. K vlastni autenti¢nosti. Apostol Pavel, pavodné ten
Saul, ktery se narodil ve farizejské rodiné a byl dikladné vychovan v té farizejské pfisnosti a tak dale,
a ktery pronasledoval ty prvni kfestany... na té cesté do Damasku najednou proZil jakési obraceni a
nasel sam sebe, jak to chapal. To jest, byl presné feceno nalezen. Pan Blih nebo Pan JeZis si ho nasel a
obratil si ho. Taky Zidé mohli fikat, Ze to je renegat, nebo farizeové mohli Fikat, Ze to je renegat.

Ono plvodni zakotveni, zaméfeni nebo urceni bylo rozpoznano jako cizi tomu nejvlastnéjsimu, tomu
vskutku autentickému ja. Takovy ¢lovék najde sdm sebe a najednou vidi, jak dosavadni cely Zivot je
mu cizi. Ne to okoli, nybrz on se odcizil své minulosti. Uz se k ni ani nechce hlasit. Nékteri to dokonce
délaji i bez toho obraceni. Ale mize to byt i vazné. Opravdu, ¢lovék najde najednou néco nového.
,Nasel jsem, nasla jsem Boha, nasel jsem svého Pana,"“ fikaji ti obracenci z téch probuzeneckych cirkvi
a tak dale. A mysli to vazné, to néco pro né znamena.

No a v tom ovsem je zase uz pfitomna ona falesSna slozka interpretace, Ze se to tyka néceho... Ze tam
ta minulost se jako da pry¢ a zase néco tady je zase nového, ktery taky tady je. Ze to je jenom naruby
totéz de facto z filozofického hlediska. Ale ty pripady konverze a tak dale, to nechme stranou, i toho



apostola Pavla. Ale chtél jsem to zdUraznit jenom, Ze to musime odlisit, to je néco jiného, nez o cem
chceme hovorit.

Je-li ¢lovék bytosti, ktera se miZe sobé samé odcizit, a tedy ne pouze byt odcizena sobé nékym nebo
nécim jinym - sdm sobé se odcizi - znamena to, Ze alespon v jistém smyslu neni ¢lovék bytosti
nemé&nné danou. Ze neni pfedem jednoznaéné determinovan svou minulosti a pfitomnosti v tom, co
se s nim a co se z ného muZe stat. My vime, Ze se ¢lovék mlze zménit. To je dllezZita véc.

At uz posuzujeme cokoli jakkoli, tedy tato moZnost, Ze se ¢lovék mize zménit, je velmi dllezita. My
jsme si tohle to ukazovali uz predtim... néktefi budou védét, jak se ¢lovék nerodi vlastné jako ¢loveék,
nybrz jako neclovék, jako dité, které jesté nevi o sobé, nevi nic, a teprve se clovékem musi stat. Coz
neznamena, Ze s nim mdzeme zachazet jako s neclovékem, nybrz jenom to, Ze vSichni mame k tomu
povinnost, jakoby to uz ¢lovék byl. A pokud takovy novorozenec nenajde kolem sebe lidi, ktefi se k
nému chovaiji, jakoby to byl clovék, tak se z toho nikdy ¢lovék nestane.

Clovék tedy, kdy? z toho vyvodime pFislusny zavér v prislusnych konsekvencich, ¢lovék neni
jednoznacné tim, kym pravé ted je. Nebo jesté fict, Ze ¢lovék neni vlastné tim, ¢im je vlibec. A
zejména neni tim, ¢im praveé ted je. On se mizZe sobé odcizit. Anebo naopak mizZe z odcizeni se vratit.

Clovék neni prosté u sebe. To je obsahem toho, co vypada tak nelogicky, ale co je predmé&tem nasi
zkudenosti. Clovék se mize stat nékym jinym a né&im jinym. Neni to samozfejmé, Ze od zacatku do
konce je tyZ. Ta identita je takova chatrna. My nem(iZeme takrka uvést véci, na které se mizeme
naprosto spolehnout, Ze garantuji lidskou integritu. My mizZeme uvést - a také se s tim prakticky
pocita - nékteré znaky, které zlstavaji stejné u clovéka po cely Zivot. To je napriklad kresba na
prstech, proto se to pouziva k identifikaci. Ale prece my jako lidé nejsme integrovani kresbou na
prstech. To je jenom jakysi doklad, Ze to jsme my, pro policajty. Ale prece tim to neni zaloZeno. My se
tazeme, jak je to mozné, Ze jsme my my. To neni zaloZeno timhle. Nebo Ze se to da uz dneska
biochemicky zjistovat ze slin, ani nemusi byt otisky, kazdy je chemicky jedine¢ny. Psi to velice dobre
znaji, dokonce po cichu rozpoznaji lidi od sebe, protoZze maiji ten cich daleko lepsi, nez mame my,
kteri také, nase pachy jsou jedinecné, ale prece nase lidska integrita neni zaloZena na téch pachafrich.

Tedy toto je ta otazka a pochopitelné clovék se m(ize stat nékym jinym a pachy ma stejné a kresbu na
prstech ma stejnou, a presto je nékym jinym. V tom hlubokém smyslu je to novy ¢lovék jakoby. Tedy
tady jsou problémy pfitomné a my nemuzeme jednoduse identitu prevést na to, co se neméni. Jak to
byvalo zvykem, jak to chapal anticky starovék, jak to chapal cely stfedovék a zacatek novovéku, ze
prosté identita clovéka je zaloZena tim, co se béhem jeho Zivota neméni. A co se neméni? No to on
sam, on z(stava tyz. To je samoziejmé definice v kruhu, ale nicméné to pretrvava jako predsudek a
falesna predstava v obecném povédomi a rado se z toho déla tu ctnost, Ze prosté bez hnuti, bez
jediného usklebku... To znamena, Ze kdyz se néco méni, tak to, co se méni, se vlastné neméni. A
mame tady dalsi logicky rozpor, ktery ukazuje na tu neudrzZitelnost té metafyzické tradice.

Némci maji pro onu danost spocivajici na tom, co bylo a co stale jest, termin Wesen. MozZna jsem uz o
tom také hovofil. To Wesen je vlastné odvozeno od toho ,,was gewesen ist und auch jetzt noch
immer wesentlich ist“. Wesen je od sein, gewesen je to, co bylo. Do ¢estiny je tohle to nejlépe
prekladat slovem, které je nezvyklé, ale existovalo ve staré cestiné: bylost. Wesen je vlastné bylost,
nikoli podstata, jak najdete v kazdém slovniku. Podstata je Substanz némecky. Wesen je to, co je
wesentlich. A wesentlich je to, co bylo a je, protoZe bylo a jesté je. To je to wesentlich. Co bylo, je a
asi bude jesté néjaky cas, tfeba vécny. To, co trva beze zmény, to je to wesentlich, Cili bylost. Bylost,
ktera jest a nadale bude trvat. To je Wesen.



Cili my mGzeme Fikat... to oZiveni toho slova bylost je nezbytné, aspori po mém soudu ja to potfebuji
pro nékteré véci. A ja si myslim, Ze to bude... mimochodem existuje taky staré ceské slovo bytnost,
které ted je v prekladech znova oZivovano. J4 myslim, Ze to je spravné, my musime tu filosofii
trosicku podepfit tim, Ze rozkosatime tu terminologii. Neni moZné se omezovat na ty redukované
prostredky. Prosté filosofie musi vyuzit vSech starych slov a jesté vymyslet mnoho slov novych.
Aristoteles je velky filosof pravé proto, Ze razil nova slova, ktera dodnes uzivame. Podivejte se,
dneska se stale mluvi o energii. To je termin Aristotellv, ktery si Aristoteles vymyslel, ktery
neexistoval ve staré rectiné. A je vymysleny proto, aby v kritice Platéna... ProtoZe Platon mluvil o
Demiurgovi a jak jsem vykladal, nékteri to znaji uz jako své boty, ten Demiurg pfipadal pfFilis myticky
Aristotelovi, tak ho rozsekal na malinky kousicky a tém kousickam rikal energeia. Ergon je dilo, en je
v, to je to, co déla n&jaké dilo v, a ne z vn&jsku jako ten Demiurg. Ze by to prosté jako Femeslnik
pracoval, Ze by vzal ty formicky, otiskoval je do toho blaticka, ten, kteryho bychom povéfili touto
praci, toho praboha, ktery takto zformoval i bohy a svét boh(. Ten nejzakladné;jsi bih.

vevs

jedno a veskero. A nic neni mnohé, nic neni proménlivé, neni minulost, neni budoucnost, ani nebylo,
ani nebude, vzdy jest a jedno a celé. To se mu nezdalo, tak to rozsekal na malinky atomky a udélal
Parmenidovska soucnicka takhle, jesté s témi hackami, aby se to zachytalo. Prosté takovyhle podivny
filosoficky instrumenty jsou patrné tedy... vidime v nich ambi-filosofii, ale energeia, to je vymysleno.
Aristoteles vymyslel spoustu jinych termind, entelecheia je totéz, ale ta energeia... Entelechii
pouZivaji jenom vitalisti a tak dale nékteri, ale energii, o tom vsichni mluvime. A uz viibec nevime, Ze
to je néco, co neplisobi z vnéjsku, nybrz zevnitf. U nas vSecko uz je z vnéjsku.

Tedy filosofie se neobejde bez novych termin( a proc délat nové, kdyz mame staré, tak je oZzivime. A
co nam nebude stacit, tak vymyslime nové. Cili ja navrhuju tady jako druhou véc. Kdyz mluvime o
minulosti, tak je to minulost z hlediska naseho. Ale prosté ten pes na to kasle, jaka je minulost viibec.
Co byla svétova valka a tak dal.

To jenom my jesté miZeme mluvit. Vy to nepamatujete, ja jesté pamatuju druhou. Malo uz Zije lidi,
ktefi pamatuji prvni, jestli viibec néjaci mlZou zit. MlZou, ale je jich dost malo. To je jedno, ale kdyz
nam jde o tu minulost, ktera je relevantni pro psa, tak budeme mluvit o jeho vlastni minulosti. A jak
to ted fict? Neni nejlepsi mit na to zvlastni termin? Tady to je bylost psa.

Samozrejmé ted musime vymyslet taky néco jako ta budoucnost vlastni. Budoucnost je vSeobecn4,
co my vime. TakZe ja jsem navrhl tu ,budost". Zni to sice taky dost blbé, ale tfeba si na to nékdo
zvykne, nebo nékdo vymysli néco chytrejsiho. Ale je potfeba zavadét nové terminy. To neni blazniva
zalezitost. KdyZ to déla nékdo nad nezbytnou nutnost, tak je to samozrfejmé podezrelé, ale nékdy je
to nezbytné nutné. Chceme-li spolu mluvit, musime to pouzivat.

Eskimaci, kdyz se chtéji domluvit, jak je venku a jaky je snih, tak maji asi ¢tyriadvacet nebo kolik
termind pro snih. To my nejenom Ze nerozezname, ale ani nevime, Ze by se to mohlo rozeznavat.
Jaky je, jestli je prasan... Uzndme prasan a mokry.

--- dalsi strana kazety ---



MuiZeme uzavrit, Ze Clovék je bytost, kterd neni jednoznacné dana ani urcena, determinovana svou
bylosti. To miZeme fict takhle: je to bytost, o niZ neni rozhodnuto na zakladeé jeji bylosti, nybrz ktera
je oteviena do budoucnosti.

Kdyz jsme si pripomnéli, at uz vtomto semestru nebo predtim ve fyzice, onu troji stranku ¢lovéka
proti té tradi¢ni dvoji duse-télo (kterou dnes uz nikdo nedrzi), rozlisili jsme clovéka na tfi slozky. A
kdyzZ jsme odlisili od téla soma a od fysis jsme odlisili subjekt. Je také dobré, Ze ten subjekt je latinsky
termin proti soma a fysis, abychom védéli, Ze to je néco jiného, i kdyz ta latina tam neméla tak velkou
vahu. Tedy kdyz jsme odlisili ten subjekt v tom smyslu, jaky zacala razit klasicka némecka filozofie,
naznacili jsme onu zvlastnost dnesniho sebeporozuméni, sebepochopeni ¢lovéka, ktera ostatné v
jakychsi predbéznych a pfipravnych podobach vyznacovala uz tradi¢ni, plivodné feckou dualistickou
antropologii, kterd mluvila o dusi a téle.

Jako kdyby c¢lovék byl néco tretiho. V té tradici uz se rikalo, Ze ¢lovék ma dusi a ma télo. Citoval jsem
vam, jak dlouho trvalo toto déleni ¢lovéka na télo a duse, jak se prosadilo to fecké metafyzické pojeti
a jak se prosadilo i v kfestanské tradici, ktera chtéla protestovat proti té metafyzice. V reformacni
tradici, napriklad v Jednoté bratrské, méli v katechismu na druhou otazku ,Kdo je Buh“ a ,Kdo je
¢lovék*“ odpovéd: ,Clovék je bytost stvofena, dusi nesmrtelnou v téle smrtelném majici.“ Tady vidite,
Ze ¢lovék ma nesmrtelnou dusi a ma smrtelné télo. A kdo je ten, kdo to ma? Zde vidime, jak se
otevira cesta k odliseni: Ze clovék neni télo a neni duse, nybrz ma dusi a ma télo. Ale kdo to je ten,
kdo ma télo a kdo ma dusi?

To byl problém uz tehdy, jenze byl odstrafiovan, zahnan do koutli temnych a nikdo se tim nechtél
zabyvat. Ale ten problém tam byl. My ho vytdhneme na svétlo a v novém kontextu, kdy uz
nemluvime o dusi a téle - dusi a télo povaZujeme za jednu véc, to je to séma, pak je fysis; duse a télo
k sobé patfi, kdezto fysis nepatfi k Dasein; fysis je to, co viibec umoZiiuje, aby néjaké Dasein bylo.

Kromé toho je tento subjekt vyklonén do budoucnosti, ma-li byt odpovédny. Musi byt dFiv, nez zacne
néjaka akce. Kazda akce, kazdy ¢in zacina tak, Ze jesté neni. A tam, kde jesté neni, musim zacit byt
odpovédny za néj. Jinak kdyzZ uz je, tak jak za néj mam byt odpovédny? To je dost primitivni
argument, ale jen abych naznacil, Ze je nutno predpokladat, Ze subjekt je vyklonén do budoucnosti.
To znamen4, Ze neni. Ne Ze neni nic, ale Ze neni ted. Ve chvili, kdy se subjekt stava nécim, co je ted,
tak je to vlastné v akci, ktera se realizuje, ale subjekt je vZdycky vic nez ta akce, ktera se realizuje.
Neprechazime do svych akci Uplné, abychom v nich a v téch vysledcich zistali. My se vracime vzdycky
néjak k sobé a jsme to stale my.

Tam je ten problém. My nemU(zZeme to, co fikadm, Ze je vyklonéno do budoucnosti, ztotozriovat ani s
télem, které je vzdycky jenom hic et nunc. Ten pes, ktery sem pribéhne, tak to télo je tady, ale
véerejsi télo tady nemame a zitrejsi taky ne, kdezto ten pes je ten véerejsi i dnesni a zitrejsi. Ten pes
je ten cely Zivot. Ten pes je i to $téné, i ten starec, ktery uZz nema cich a nevidi poradné. A to je néco
jiného nez télo. Télo je v kazdém okamZiku hic et nunc. A prfesto nemdizeme ani s jednim, ani s
druhym ten subjekt psi ztotozZnit, a tim spi$ to nejde u ¢lovéka.

Cili tohle jsme rozligili. Toto rozlieni vychazi v jistém smyslu vstfic tomu, co uz je pfitomno v jazyce (a
nejen v Eeském, v jazycich viibec): Ze ten subjekt ma to t&lo a ma ten Zivot. Zadny z nas nejsme
totoZni se svym Zivotem a nejsme totozni se svym télem. Zijeme jakysi Zivot, ale nejsme ti, co mohou
byt definovani tim Zivotem. Ten Zivot z nas néco déla, my ve svém zZivoté néco ze sebe délame, ale to
neni tak, Ze by ten Zivot nas konstituoval. Naopak my mame vliv na svij Zivot. A samoziejmé to, co
délame, ma vliv na nas, takze my naopak ve svych akcich sami sebe proménujeme. My se
ustavujeme. Dité se ustavuje jako mluvici, i kdyZ se narodi jako nemluvné.



A kdyz jsme davali dliraz na to, Ze je treba se vyvarovat objektivace, zpredmétnéni lidského subjektu,
chtéli jsme tak zdGraznit, Ze subjekt neni a nemuze byt zadnym danym jsoucnem. Ze ¢lovék nemiize
byt chapan jen jako okamzita danost, ani jako néco, o ¢em je rozhodnuto z minulosti, Ze je to to, do
¢eho ho ta minulost dostala do této chvile. Subjekt v pravém slova smyslu neméa Zadnou bylost, Zadné
Wesen. To Wesen mUizeme najit u Zivota, tu bylost mizeme najit dokonce u téla, mizeme ukazovat,
co predchazelo tomu télu, jaké jiné mladsi télo tam bylo.

Subjekt sdm nema Zadnou bylost, nema Zadny Wesen. Cili ,Wesen des Subjektes, jak by se to feklo
némecky, to je nonsens. To je chybna otazka, to je pseudoproblém, jestlize vime, co to je Wesen a
vime, co to je subjekt. Takhle to nelze formulovat.

AZ sem jsme se mohli opirat o obecnou zkusenost pfinejmensim dnesniho ¢lovéka, pokud ovsem v
jeho sebepochopeni pfilis neintervenovala tradi¢ni filozofie. To znamen4 filozofie ustavena jako
predmétné, respektive vse zpredmétnujici mysleni. Staci si povsimnout, jak se vyjadfujeme, jak o
sobé nebo o jinych mluvime, kdyZ se nechceme védomé omezit na tradované doktriny, které zatim v
teorii nechceme opoustét. My jsme velice tradiéni a konzervativni a pofad mluvime stejné, ackoliv
kdyz jde o teorii, okamzité jsme plni toho, co vime. Asi tak, jako my prosti lidé, neumélci, nemalifi
vime, Ze snih je bily, a proto ho vidime jako bily. Pficemz mali¥, ktery neda na ty ,keci", vi, Zze pokazdé
ma néjakou barvu. KdyzZ to maluje, tak vi, Ze jednou je do zelena, jednou do cervena, podle toho,
jestli je vychod, zapad slunce nebo stromy kolem. VZdycky se tam odrazi néjaka barva. My vime, Ze je
bily, tak tu barvu nevidime.

Podobné to je v téchto vécech. Jakmile zacheme mluvit tak trochu teoreticky, Fikdme to, jak se to ma,
ale v dennim jazyce mizeme odhalit, Ze jsou tam zachyceny nové pohledy. Na to bych chtél
upozornit, Ze proti té doktrinalni tradici tady je jakysi Zivot jazyka. My mizZeme do toho jazyka
sahnout a vidime tam nejen relikty starych predstav - napriklad fikame ,slunce vychazi a zapada“, tak
je to relikt staré predstavy, Ze zemé stoji a slunce vyléza a zase zaléza. Je to v nasem jazyce a my to
porad v tom jazyce mame. Jenomze nékdy ten jazyk ukaze zase néco nového, co naopak zlstava jako
relikt v té teorii.

Na to bych chtél upozornit, kdyz tfeba sportovec, napriklad horolezec, mluvi o svych pocitech pfi
zdolani néjakého nesnadného vykonu, pfi vystupu na skalu néjakou krajné obtiznou cestou, dokonce
poprvé, nebo kam se nikdo neodvazuje, jen ti nejvétsi odvazlivci. Zajimavé je, Ze tito lidé - a ani v
novinach se pak o tom tak nepise - nehovofi o zdolani predmétné prekazky. Nehovofi jen o skale
jako vnéjsi realité, ktera kladla odpor, ale mluvi také, nebo aspon ¢asto, o sobé jako o té skute¢nosti,
ktera kladla odpor. Nejen o té skale, ale o sobé&. SAm sobé se clovék jevi jako prekazka, kterou je
tfeba prekonat. Sportovec pak rika, Ze prekonal sam sebe. Zvitézil sdm nad sebou.

Nepokousejme se vyhnout problému tim, Ze to oznacime za pouhou metaforu, za poetizujici
formulaci, za nadsazeny emocionalni vyrok. To je jenom proto, Ze se chceme konformovat té
doktrinalni tradici. Ale hledejme v tom néco smysluplného. Vsichni prece vime, Ze to vskutku néco
podstatného, néco bytostného vystihuje. A pokusme se tedy o tyto vyroky opfit a najit jejich vécné
opravnéni rozborem samotného fenoménu a pokusem o jeho racionalni uchopeni.

V tradiénim chapani se stalo uz od starych Rekt dobrym zvykem mluvit o lidské pfirozenosti.
Pfirozenost je to, ¢eho se ¢lovéku dostava pfi narozeni, a to od pfirody, fysis, podle Rek(. Zase
nechme pro tuto chvili stranou onen predsudecny omyl, na néjz stale narazime, a prozatim onen
falesny predpoklad nechme bez kritiky v jeho ,jakoby“ platnosti.



Copak znamen3, Ze ¢lovék prekonal sdm sebe, Ze zvitézil nad sebou? Znamena to zfejmé, Ze se mu
podafilo vymknout se své pfirozenosti. Pfekonat ji. Pfirozené totiz je nelézt na takovou skalu. Kazda
namaha je neprirozend, myslet je nepfirozené. Od pfirody je ¢lovék liny, ne pracovity. Tedy vymknout
se své prirozenosti, pfekonat, zvitézit nad tim, co mu bylo dano délem. V tomto pripadé tedy
Udélem od prirody.

Mohli bychom tedy Fici, Ze ¢lovék je bytost, ktera je schopna prekonat, prekrocit svou prirozenost. To
vime, uz jsem pripomnél toho Vercorse, ktery o lidech mluvi jako o nepfirozenych zviratech. Ale jaka

to je bytost, ktera prekroci svou prirozenost? Je to bytost, ktera uz neni tak docela prirozena, protoze
se alespon zC¢asti vymkla své prirozenosti. Kdyby se nevymkla své pfirozenosti, tak by se chovala stéle
prirozené. A tim, Ze se chova nepfirozenég, to znamena, Ze se vymkla své prirozenosti, uz to neni zcela
prirozena nebo pfirodni bytost.

Vite, Ze rozdil mezi pfirodni a pfirozeny je v ostatnich jazycich setfen, Cili to je nase specialita. Proto
je cestina pro filozofii tak vhodna, Ze my jsme schopni rozliSovat daleko vétsi nuance nez jiné jazyky,
nebo mnoho jinych jazyk(. Tedy ¢lovék je bytost, ktera uz neni tak docela prirozena, protoze se
alespon z¢asti vymkla své prirozenosti. Je to bytost alespon do néjaké miry nepfirozena, nepfirodni.
Kdyby tomu tak nebylo, tak mame strasnou potiz s rozliSovanim toho, co je pfirodni a pfirozené. Ale
hned se k tomu dostaneme.

To je filozoficky problém, ktery si ekologové a ekologicti nadsenci viibec neuvédomuji. Ekologie do té
doby nebude dost racionélni, dokud tohle nezreflektuje. A hned se k tomu podivame jak. Hned vznika
totiZ otazka, které se nesmime vyhybat: zda ono prekroceni vlastni pfirozenosti onu prirozenost
nechava beze zmény, jestli je to jakysi nahodily krok vedle, krok stranou, z néhoz se ¢lovék vraci zase
zpatky. A nebo zda ono prekroceni pfirozenosti, tfeba jen ¢aste¢né, neznamena jakousi podstatnou,
bytostnou proménu pfirozenosti samé. Tedy i té slozky, ktera zbyla z té pfirozenosti ptavodni.

Mimochodem filozofie, protoZe se vztahuje k celku, nikdy nebude pfipoustét takovyto mechanicky
vyklad, Ze je tam néco nahodilého a to se pfilepi k tomu, a jinak ¢lovék z(istava zvifetem a jenom
najednou navic mysli. Jak to bylo u Descarta: Télo je stroj, jako kazdé zvire, ale kromé toho je res
cogitans, jesté mysli. Navic pfilepena, mysleni je pfilepeno k tomu stroji. A byl problém jak. Tedy ne
tak. Prosté staci malinky kricek ven z pfirozenosti a uz najednou nejenze se ¢lovék méni z pfirozené
bytosti na bytost trosku nepfirozenou, ale svét je rozdélen na dvé c¢asti. Nikdo si toho nemuze
vs§imnout, ale je to tak, protoze...

Dosud, dokud tady nebyla Zadna bytost, ktera jedinym krickem vykrocila do nepfirozenosti, dosud
pfiroda byla veskerenstvo. To bylo vse. A najednou tim, jak prvni ¢lovék - odpustte, Ze takhle mluvim,
vime, Ze to takhle nejde, prfechod byl jiny, ale jakmile prvni ¢lovék, vlastné predclovék, jesté zvire,
vykrocil z pfirozenosti a udélal malinky prvni krli¢ek do nepfirozenosti a stalo se mali¢ko
neprirozenym zviretem, tak najednou kam mohl vykrocit? Jediné do svéta, ktery uz neni pouhd
priroda. Pak priroda nahle, ktera piivodné byla veskerenstvo, se stala pouhou prirodou a tady zac¢ina
néco takrka neznatelné, néco strasné dulezitého, totiz nepriroda.

Néco, kde jediné mohly vzniknout déjiny, ale to jesté neznamena, Ze tohle byly uz déjiny. To jesté
nebyly déjiny. Je to jakasi meziprostora mezi Zivotem prirodnim a Zivotem déjinnym. A tam se dlouhé
miliony let vyvijelo to malicko nepfirozené zvire ve zvire stdle méné a méné prirozené, az nakonec v
nezvire.



Tedy myslim si, Ze tohle je tfeba jenom si pustit hlavou. Dilezité je - snad to ani neni zapotrebi
pfipominat - Ze chapat tuto zménénou nepfirozenost ¢lovéka jako jeho zvlastni lidskou pfirozenost je
pouhé sofisma, je to vyhnuti se problému, coz se bézné délalo v minulosti, ale je to neudrzitelné.
Snad se tim nemusime zabyvat, leda kdybyste na tom méli zvlast zajem, tak se k tomu mutzZzeme na
podzim vratit.

Rad bych sem zaradil jesté poukaz na jinou lidskou zkusenost, kterd nasla rovnéz svij vyraz v jazyce, v
tomto pripadé v latiné. Obecné je prijimano, Ze ¢lovék je tvor zuslechtitelny. Neni to tak vyjimka,
zuslechtitelné jsou bytosti Zivé v radé pripadd. Je mozZno vypéstovat napriklad bakterie rezistentni
vUci penicilinu, jak je znAmo. To do jisté miry jsou uméle vypéstované. Je mozno vypéstovat jablka,
ktera jsou krasna a chutna a nejsou to takové ty trnky nékde na planatech. Jsme schopni vypéstovat
zvitata rlizné. Ale to je vSechno péstovani fyzické, péstovani physis. Ale clovék jako nepfirozené zvire,
tam to péstovani je jiného typu. To nemizZeme prevést na totéz. Obecné se tedy predpoklada, ze
¢lovék jakozto clovék, ne jenom eugenicky, ale jinak, vychovou je zuslechtitelny, kultivovatelny,
vychovatelny.

A nejen to, vychovu, kultivaci, vzdélani povazujeme za nezbytny predpoklad k tomu, aby se narozené
dité vibec ¢lovékem stalo. To uZ jsem pred chvilkou fikal. Dité, o které se stfidavé rlizné sestry staraji
v néjakém Ustavu neobycejné dobre, udrzuji v hygienické kondici, velmi dostatecné vyménuiji plenky,
Iépe nez treba v néjaké domacnosti, krmi to dité védecky, nechybi mu zadny vitaminek, Iépe nez
tomu byva v rodinach, kde matky nebo otcové jsou nepouceni, co viecko tam ma byt. Déti takto
dobre opecovavané se nestanou radnymi lidmi, ponévadz v tom prvnim roce potrebuji kontakt s
jednou osobou. Pokud nemaji, tak se stavaji deprivovanymi détmi a pozdé&ji deprivovanymi lidmi.
Jsou postizeni natrvalo. TéZko se to napravuje, nékdy je to nenapravitelné.

Takhle dokonce to je. A dokonce existuje pozoruhodna teorie zaloZzena na pozorovani a presnych
mérenich, Adolfa Portmanna, ktery ukazuje, Ze ¢lovék je nepfirozené zvife napriklad v tom smyslu, Ze
patfi k tém takzvanym Nestfliichter, to jest zvifatim nebo ptakam, jejichz mladata opoustéji ihned
hnizdo a jsou schopni doprovazet tlupu, stado, rodice. Jenomze se rodi strasné predcasné. Vsecky
opice, kdyzZ se narodi, mala opicata jsou schopna se tak pevné drZet matky, Ze ta skace po vétvich a
oni nespadnou. NedrzZi je ta opice, oni se drzi sami. Déti jsou schopny, kdyZ date prst, tak se jenom
tak chytnou, ale nemUZete vyzvednout celé dité, tak aby se samo drzZelo. To ¢erstvé narozenou
opicku ano.

Jak je to mozné? Portmann to vyklada tim, Ze se ¢lov&k narodi pfedéasné. Ze podle téch parametr,
které méfil, by se clovék mél narodit asi tak o cely rok, o dvanact mésicli pozdéji. Ovéem to uz by se
nemohl narodit, jednak protoze by viibec neprosel hlavou pfi porodu, a zejména by bylo pozdé,
ponévadz? uz by se nikdy z né€j ¢lovék nestal. On v tom delSim extrauterinnim, Cili postnatalnim, ale
embryonalnim obdobi svého Zivota potfebuje navazat uz socialni kontakty s okolim. To navazuiji
jistym primitivnim zptsobem i néktera zvirata nebo nékteri ptaci. Zminoval jsem o téch slepicich,
které kvokaji a dorozumivaji se s jesté nevysesezenymi vejci a naopak vejce odpovida. Nahrali to na
magnetofon a priméli k odpovédi, podvedli kvocnu a podvedli vejce, kdyzZ vejce odpovidaly na
nahravku, ne na Zivou. Prosté ty kontakty tohoto typu jsou, ale u ¢lovéka jsou tak podstatné.

Jesté se nestalo, Ze by se bez toho kvokani té slepice nenarodilo kure kureci. Ale ¢lovék se nenarodi
jako ¢lovék. Clovék se musi po deviti mésicich - a zbyva jesté dvanact, ¢ili po mensi ¢asti
embryonalniho obdobi - narodit a uz navazovat ty kontakty a dokonce musi zac¢it mluvit. Musi vnikat
do jazyka, nejenom do socialniho prostredi, ale do jazyka, do svéta Feci pres jazyk. Jinak je
nepfipraven, nestane se dost ¢lovékem.



Cili takhle daleko to jde, Ze socialni vztahy a jazyk - socialni vztahy jesté furt mazete Zit, to je obdoba
téch socialnich vztah( treba v tlupé néjaké, ve stadu a podobné - ale jazyk, to je néco Uplné uz
jiného, kulturniho. A bez toho vlastné se ten ¢lovék nestane ¢lovékem. Tedy jesté dovnitf toho
pfirodniho vyvoje musi zasdhnout ta socialni a kulturni oblast, aby se z ¢lovéka stal ¢lovék. Neni to
tak, Ze je to nastavovani, Ze zakladna je tady prirodni a na tu se pak navési néjaka ta kultivovanost.
Nybrz ta kultivovanost musi proniknout...

...dovnitr do té prirody. Do té pfirozenosti.

Starsi filozofie to nepovaZovala za néjaky zvlastni problém, nevénovala tomu filozofickou pozornost.
Dnes to ale povaZzujeme za vaznou chybu. Aristoteles napriklad podava znamy pojmovy vymér
Clovéka, Ze to je zvire, které keca, které mluvi - zoon logon echon. To je pfesné prelozeno echein -
drzeti, miti v drzeni. Cili zvite, které drzi fe¢, drzi slovo. Ne jako dodrzuje slovo, ale drZi Fe¢.

Docela jisté to nejsme teprve my, moderni a z¢asti snad uz postmoderni lidé, ktefi védi, Ze se kazdé
malé dité rodi jako nemluvné. | Aristoteles to jisté védél, Ze se kazdé dité musi mluvit teprve naucit a
7e se nau¢i mluvit tim jazykem, kterym se mluvi ve spole¢nosti, v niz vyrasta. Ze to neni véc, s niz se
¢lovék rodi, Ze to neni fysei. To je praveé v té diskusi tehdy v souvislosti s dialogem Kratylos. Kdyz
vyrusta dité jinde nez v rodiné vlastnich rodic¢l, kdyz se v této nové jiné spolecnosti mluvi jinak, také
dité se nauci mluvit jinym jazykem. Takzvany rodny jazyk neni jazyk, s kterym se rodime, nybrz do
kterého se rodime. Je to jazyk té spolecnosti, ktera tak mluvi a my se do toho rodime. A kdyz se
narodime do jiné nebo nas prenesou, tak se nauc¢ime mluvit jinak.

Totéz plati nejenom o jazyce, také o zvycich, zptsobech chovani a jednani, kterym se dité musi také
ucit a naucit. A ted se musime ptat, v ¢em vlastné spociva toto uceni, poucovani, vyucovani, ona
kultivace, ono vychovavani ditéte a mladého c¢lovéka.

Jaky vyraz nasla tato stara lidska zkusenost v latiné? Vychova se fekne latinsky educatio. A toto
podstatné jméno je odvozeno od slova educare. To slovo vzniklo ze slovesa ducere a predlozky ex. Cili
pGvodné to bylo ex-ducere. Ducere je vésti, ex-ducere je vésti ven z né¢eho. Cili educare je vlastné
vyvadéti. Nékoho vychovavati znamena tedy odnékud jej vyvadéti.

To je néco, na co se obvykle zcela zapomina, protoZe vychovou se dnes nejéastéji rozumi formovani.
To vam feknou jak v materské skole nebo jesté v jeslich, tak vam Feknou i na vysoké skole, jak je kdo
formovany. Na Zapadé se takhle o tom hovofi: jaka je vase formovanost, ¢im jste profesionalné.
Vzdélavani i vychové se rozumi jako formovani. Zase je to odvozeno vlastné od Aristotela, Ze dité je
jakysi material, kterému se teprve ta forma musi dodavat. Ale to je v rozporu s tim slovem educatio,
tam jde o vyvadéni.

Pokusme se rozvinout a propracovat onen obraz vyvadeéni, ktery nam je jakoby jen ndznakem
napovidan latinskym slovesem educare. Odkud ma byt bytost, ktera vlastné jesté neni tak docela
lidska, vyvedena k oné zadouci lidskosti? Pochopitelné z nelidskosti, respektive z jesté-ne-lidskosti.
Jesté-ne-Clovék, jenz se narodil jako nemluvné, které nedokaze ani chodit. Srovnejte termin
Pithecanthropus erectus - opo¢lovék vzptimeny. Cerstvé narozené dité neni je$té ani na této Grovni,
na Urovni pithecanthropa, neni schopno vzprimené chodit. To lezi na zadickach nebo na brisku. To da
praci, nez se nauci chodit vzpfimené.

Ci ¢lovek, ktery se takto narodil a jesté neni ani pithecanthropem, ma byt vyveden z této své ptivodni
danosti. Vyveden. Nosit mizZete dité stale a chodit se nenauci, vy ho musite vyvadét do toho chozeni.
Taky nemuZete vnést déti do jazyka nebo do feci. Vy je musite zvat, mluvit na né a ony musi zacit



samy. Ony musi udélat ty své kroky, nemUzZete je udélat za né. To je to, Ze vy je neformujete, vy jste
jenom stimul. Ony ovSem na to jdou samoziejmé, jsou pfipraveny, jsou Zhavé na to zacit chodit a
zacCit mluvit, broukaji si samy a vSéechno mozné, ale vy je musite stimulovat. KdyzZ nestimulujete, tak z
toho je takovy nanic¢ovaty clovicek, ktery tam porad fve a spi a ani neumi poradné uz mluvit - dva
roky, tfi roky nemluvi. Nemluvim o téch, ktefi nemluvi z jinych dlivod( a ktefi to namluvéji tim vic
pozdéji. Ale hodné zaleZi na tom, zda stimulujete ty déti. Déti je tfeba stimulovat. Neni mozno to
odkladat. KdyzZ uz se nékdo rozhodne déti mit, tak musi udélat vsecko pro to, aby sly rychle kupredu.
Co ztrati v téch prvnich dobach, to je nenahraditelné. Je potreba je vyvadét, aby vychazely z toho
dosavadniho velmi neuspokojivého stavu do stavu lidstvi.

Dité ma byt vyvedeno z této plivodni danosti. Kde se vzala, odkud se vzala tato pivodni danost? Ta
je, jak jsme fikali, od pFirody, ta je dana fysei. Vychova tedy znamené vyvadéni ditéte z onou prirodou
dané jesté-ne-lidskosti do Zivota vskutku lidského. Do Zivota, ktery uz neni zcela jednoduse a pouze
dan pfirodou. Do Zivota nikoliv pouze pfirodniho, pfirozeného. Pfiblizné timto smérem nas svou
napovédi orientuje ono latinské slovo educatio, které dodnes Zije v romanskych jazycich a také v
angli¢tiné, kde si toho - zejména v angli¢tiné - nikdo nevsima, co to znamena plvodné.

Prisné vzato se tedy kazdy clovék rodi jako jesté-ne-Clovék a musi byt z této své plvodni prirozenosti
vyveden. V tomto smyslu slovo kultivace je velice nedostatecné, protoZe poukazuje jen k tomu, Ze
musi byt péstovan. To je cultivatio, to je odvozeno od colere - chovati, péstovati. Nestaci dité
chovati, ani péstovati. Dité musi byt vyvadéno. Kultivace ¢lovéka ma bytostné odlisny charakter od
kultivace takzvanych kulturnich plodin, které rovnéz vyzaduji péstovani, nebo zvirat. Nemaji-li zplanét
nebo vratit se k plivodni pfirozenosti, tak musite zasévat ta lepsi semena. Na to poukazaly vyzkumy
biologa Portmanna. Co to znamena - a tim se myslim chyli ¢as...

Se chylime ke konci. Co to znamena pro nas problém autenti¢nosti a odcizeni? Jaké to ma disledky
pro nase chapani ¢lovéka jako mravni bytosti?

Clovék se z pFirodni bytosti stava ¢lovékem vlastné tim, Ze se odcizuje své ptivodni pfirozenosti,
prirodnosti. Stava se né¢im, ¢im nebyl a neni, ale ¢im se ma stat prekrocenim, prekonanim své
prirodnosti a prirozenosti. Pravé tak ovsem muizeme naopak fici, ze ¢lovék se ze své plvodni
odcizenosti za pomoci vychovy jakoZto vyvadéni z pouhé prirodnosti stava sam sebou. TakZe plivodné
sam sebou nebyl. Dostava se k sobé tim, Ze je vyvadén. Je vyvadén ne od sebe, nybrzZ privadén k
sobé.

Tady je ovsem dlleZité, Ze se ze svého odcizeni dostava k sobé nikoliv cestou nazpét, jak to plivodné
kazdy zacne myslet, kdyz se mluvi o odcizeni. Odcizeni je od néceho, co tady bylo plvodnéji jako
neodcizenost. A tedy z odcizeni se dostat k sobé znamena jit zpét k té plvodni neodcizenosti. To je
pravé ten problém, je tam faleSna metafyzika. Prosté p(ivodni situace ¢lovéka je odcizenost. Plvodné
je ¢lovék odcizen. To slovo nedava jakoby smysl, ale domyslete to.

Mimochodem, a to neni jenom u Hegela, to je u Marxe. To, Ze se tam v Sedesatych letech ten Kafka
mohl takhle prezentovat, tak to bylo taky proto, Ze to navazovalo na znovuobjeveni mladého Marxe.
A kdyzZ si prectete tfeba Uvod - ja nevim, jestli to viibec smim doporucovat - kdyz si prectete tu
predmluvu Gvodu ke Kritice politické ekonomie, tak tam je to zndmé misto, kde se mluvi o
naboZenstvi jako opiu a tak dale. Nebo kdyzZ se podivate tfeba do jedenacté teze o Feuerbachovi, tak
tam najdete, kdyZ to dobre prectete, pozoruhodné formulace, z kterych vyplyva, Ze ¢lovék plvodné
je odcizen. To Marx védél. Plivodné je odcizen, ponévadz kdyz nebyl odcizen, podle Marxe, tak byl
jesté zvire. A k tomu odcizeni doslo praveé tim, Ze on se stal clovékem tim, Ze se odcizil své ptvodni



prirozenosti. Odcizil se ,blbé", takZze my se z toho jesté zase musime znova odcizit k sobé, ale jaksi to
pGvodni je pFirodni a to neni lidsky, ¢ili to nejsme my. Cili tahleta myslenka je u mladyho Marxe uz
dokonce.

To neni tak, Ze by se to tam spalo néjak zpatky. Prosté to tam vSechno najdeme, kdyZ to dobre
¢teme. Pochopitelné v minulosti se to dobre necetlo. To je taky ddvod, pro¢ Marx nebude Gplné
zapomenut a nemysleme si... ja to porad opakuju, ale to je proto, Ze je potfeba védét, Zze Marxe je
tfeba znat, jinak do toho spadnem, za deset, patnact let tady mame novou vinu. KdyZ nebudeme
védét, co to je, tak najednou tomu vsichni zas propadnou. Je potfeba to presné védét. Marx sice patfi
minulosti, ale tak jako Platon. Platén je Zivej a Marx bude taky Zivej. Nikdo at si nedéla iluze. To je
néco jiného marxismus a Marx. Marxismus je odbyta zaleZitost a taky ne Gplné odbyta, na to si jesté
zdaleka ne... to tady mame predstavy, ale to je véc historicka a tak dale. Ale Marx, tam je mnoho
myslenek, které si musime osvojit. A jedna z nich je tahle.

Tedy zase jakési takové, odpustte to pouceni, ale koneckoncll jsme ve skole.

Tedy dulezité je, Ze clovék se nedostava ze svého odcizeni k sobé cestou nazpét, nybrz cestou
kupredu. Nevraci se k sobé, jaky plivodné byl, nybrz sméruje k sobé, jak jesté neni, jak nikdy nebyl.
Vraci se ke své budoucnosti. To je néco racionality v téch vzpominkach na budoucnost. Na tom néco
je, ten termin ,vzpominky na budoucnost®. Clovék vlastné jde k sobé tim, Ze vzpomina na svou
budoucnost. On chce bejt né¢im jinym, nez je. To je to, co Zene ¢lovéka. To nejsou néjaké vnitrni
pudy. Ne, on chce bejt néco jiného. To patfi bytostné k ¢lovéku. Ale nikoliv jako podstata, jako vézen,
jako bylost, nybrz jako budost. To je to, co ho tdhne kupredu. Koho to netdhne, tak neni dost ¢lovék.

Tradi¢né se mluvi o urceni, povolani, poslani a vsecko to sugestivné naznacuje, Ze to je néco, co bylo
dfiv a co k ndm dnes mluvi z minulosti. Ale to je chyba. Lidské urceni spociva pravé v tom, ze jesté ne.
Clovék prosel radikalni promé&nou a sam sebou se teprve stava. Jako jedina Ziva bytost - alespon
pokud vime - je povolan k tomu, aby se stal z neprirodni bytosti né¢im, co tu jesté nebylo.
Nepfirozenym zvifetem. A to znamena, Ze jeho poslanim je polidstit sebe, protoze plivodné jesté neni
dost lidsky, polidstit sebe a samoziejmé podle nékterych téch lepsich myslitell a napriklad podle
Marxe také polidstit svét kolem sebe.

To je myslenka Marxova, Ze nelze polidstit sebe, aniz by ¢lovék polidstoval svét kolem sebe. A nelze
polidstit svét kolem sebe - to je kritika marxismu - aniz by polidstil sebe. Prosté myslet si, Ze zafidim
z vnéjska néjakou novou spolec¢nost lepsi, spravedlivéjsi a necham tam radit toho starého ¢lovéka,
ktery prosté je podvodnik a lenoch a ja nevim co viecko... takova spolecnost nikdy nebude stat za nic
napravovat lidi a nechat svét, jaky je. Ponévadz nelze napravovat lidi a nelepsit svét. Ponévadz kdo by
to lepsil, ty lidi? Kdo? Kdo je ten vychovatel, ktery sam nemusi byt vychovavan? To je zase otazka
Marxova.

Tedy clovék nemuze polidstovat svét, aniz by se sam staval Iépe a vice ¢lovékem, bytostnéji
¢lovékem, a zaroven nemuze polidstovat sebe, aniz by polidstoval svét kolem sebe. Nebudeme dnes
tuto myslenku rozvadét prilis daleko a do hloubky, vlastné koncime, vyvodime z ni jeden vyznamny
zavér. Autenticnost ¢lovéka nespociva v ném samotném. V jeho danosti, v jeho jsoucnosti, ale v jeho
bytostném vztahu k budoucnosti. Jako k tomu, co jesté neni. A zejména k budosti, to jest k jeho
vlastnimu tomu, co jesté neni. Ale to je stale jesté malo. Nejde jenom o vztah k budoucnosti viibec.
To je chyba vsech téch utopii, které mluvi o budoucnosti vibec, bez zdlrazrovani té budosti. Neni
mozno se vztahovat k budoucnosti tak, Ze budu...



Hnojistém, které ma pohnojit ty pristi generace, aby lip rostly? To nejde. Pokud ja budu hnojistém,
tak ty pristi generace budou taky hnojistém. Obétovat se pro druhé, pro ty pristi generace, je blbost.
Protoze kdyz se budeme my obétovat, tak tim eo ipso obétujeme ty pristi generace taky. To vypada
podezrele, ale jen to domyslete.

Ovsem zase kdyz budeme mluvit jenom o té budosti, tak to vypada podezrele, protoZe to vypada
prilis autisticky, autocentricky. To je taky chyba. ProtoZze my nemame slova, ktera by jasné rekla, o co
jde; musime to vzdycky néjak obkrouzit a vyloZit, a potom teprve tém sloviim dat ten pravy vyznam.

Autocentricky nebo autisticky to mize znit jenom pro ty, ktefi nevzali dost vazné, Ze ono centrum
toho autocentrismu, to centrum, k némuz je budoucnost jakoZto budost vztahovana, neni ni¢im
danym. To jest neni to nikdy ¢lovék, jak jest, ale vzdy, jak bude, jak ma byt, jakym se ma stat.



