Filosoficka etika 2 [1992]
[strojovy, neredigovany prepis - model Gemini Pro 3 preview]

Nevim, jestli jsem citoval Capka. Dosel jsem k tomu? Dobre. TakZe si malinko zopakujeme Weischedla
a ja potom ukaZu, jak je ten problém v jistém zjednodudeném tvaru podoben Capkové Keritice slov.

Weischedl ukazuje, jak je skepse v nasi dobé vsude pfitomna a jak je na druhé strané tim spise
nezbytna etika. Ovsem kdy?7 je ta skepse tak vSseobecn3, je etika mozZna jenom jako skepticka etika. A
co to je skepticka etika? Ta skepse nemuzZe byt absolutizovana, nem(ze byt pfehnana, nemuze jit do
extrému, byt naprosto radikalni a jit az k tomu zakladu, protoze pak by vibec 7adna etika nebyla
mozna. Skepse je v tom smyslu tedy jakoby zmirfiovana, to je ten problém WeischedI(v.

Miluvi se o skepsi, ale de facto je to skepse jenom omezena. To je ted otazka, jestli to odpovida nasi
dobé a tomu vseobecnému skepticizmu. V tom je problemati¢nost jeho pokusu o skeptickou etiku,
kdyz rika, Ze filozoficka etika - byt skeptick3, a jina v té dobé skepse nemuze byt - vede nezbytné k
tomu, aby se v oné skepsi, v onom skepticizmu neusadila a neutvrdila. ProtoZe by to znamenalo jen
novou negativni, na hlavu postavenou formu dogmatismu. Skepticka etika tedy nemuze byt zaloZena
na dogmatické skepsi, nybrZz pouze na metodické skepsi.

Jeji skepticismus musi bezpodminecné byt skepticizmem otevienym, a to znamena otevienym v
kazdém ohledu a ve vsech smérech. Nesmi nic tvrdit. Skepse nem(zZe byt asertoricka, kategoricka,
nemiZe se prosazovat dogmaticky, nybrz musi to byt skepse pochybovani. A pochybovani musi
samozrejmé pochybovat také o sobé. O tom, zda je to absolutni pochybovani opravnéné. Jinak je to
zase absolutizovana skepse, je to zdogmatizovana skepse a ta neodpovida té vseobecné skepti¢nosti
soucasné doby.

Praveé ten otevreny skepticismus nebo ta skepticka otevrenost je vychodisko, je to ten vychozi
myslenkovy pohyb, ktery Weisched| chape jako filozofii, ktera se stala, respektive vZdy znovu se musi
stavat radikalnim tazanim. Tazanim, které se pred ni¢im nezastavuje, ani pred tim, co samo tvrdi
nebo co by mohlo tvrdit. Nebot tazani jenom jako tazani neexistuje, kazdé tazani vzdycky néco tvrdi.
A radikalni tadzani se musi dotazovat i na to, co kazda otazka tvrdi. NemuzZe vychazet z néceho
dogmaticky tvrzeného jako nepochybného. Tato skepse v tomto smyslu musi byt oteviena.

To je velky problém, ale nicméné problém, ktery je zjevny, je pfed ndmi a mGzeme se tim zabyvat. Je
to cosi, co ma tvar, co nemuiZeme podezirat z konfuze.

Tady bych rad poukazal na jednu aforistickou myslenku Karla Capka z jeho Kritiky slov. Dovolte, abych
vam precetl trochu zkraceny citat, jinak si to mizZete najit v Kritice slov pod heslem relativni.

,Rekl-li jsem, Ze viechno je relativni, uklouzlo mi tim néco docela nerelativistického. Nebot hfigné
slovo vsechno pachne zarytym a tajnym absolutismem. Odstup satane! Pravy stoprocentni
relativismus musi dospéti k lepSimu poznani: skoro vSechno je relativni. Vsechno je relativni az na
jisté vyjimky. Definitivni relativismus vam pravi, a hledte oceniti dosah a rozkos této pravdy: jsou véci,
jez nejsou relativni. Na svété je néco absolutniho.”

Dokonce tam fika: ,Na svété je pfitomno néco absolutniho.“ Radost Capkovu si mGizeme odmyslet a
zGstane ndm docela zavazné filozofém.

Aplikovano na skepsi by to vedlo asi k nasledujicimu zavéru: stoprocentni, definitivni, absolutni
skepse by musela podvratit a rozezrat sebe samu. Ma-li skeptik trochu rozumu, nedovede a nechce
dovadét svij skepticismus az do naprostého konce. Tfeba jen proto, aby mohl ve skepsi jesté dal
pokracovat. Skepse je totiz vlastné mozna jenom tam, kde to dava smysl, a skepse dovedena do



konce znamena, Ze popira kazdy smysl, a pak uz tam ani skepse nema smysl. Krajni skepticismus
prece musi byt skepticky sam k sobé a ke skepsi. To znamena, Ze musi mit nékde meze a Ze je sdm
musi rozpoznat.

Nebo se aspon musi pokouset je rozpoznat. Tedy skepse neni zadsada, nybrZz metoda. Pokud se skepse
nékomu stane zasadou, tak vypadne z filozofie, prestava filozofovat. To souvisi s povahou filozofie, a
byla by to jina otazka, pro¢ tomu tak musi byt. Koneckonct pythagorejska tradice, o které vite,
souvisi Uzce s timto pojetim skepse, relativity a tak dale. Filozofovani znamena milovani pravdy a
touhu po pravdé, jak jen sily lidské staci, a zaroven védomi, Ze nikdy pravdu nemame, nedrzime.

To znamen4, kdyZ néco drzime, kdyzZ jsme k né&jakému poznani dospéli, tak prvni, co nas napadne: a
kde je ta chyba? Zvlast kdyzZ to dobre hraje. Kde je ta chyba? Kde jsme se nechali svést na scesti? A to
ne proto, Ze jsme podeziravi a Ze jsme néjak psychoticti v této véci, nybrz vime, Ze nikdy pravdu
nemuzeme definitivné drzet ve svych rukou.

A proto se musime tazat, v ¢em to nase, co jinak drZzime - samoziejmé nemUzZzeme nedrzet nic, my
musime drZet néjaké své pozice. A kdyzZ se pak hadame, tak to vypada, jako Ze je drZime absolutné.
To nejde drZet castecné, ponévad? ten na druhé strané by nas prebil. My musime drzet své pozice.
Do té doby, dokud jsou drZitelné.

Ale musime zaroven celou dobu védét, Ze to, co drzime, nemusi byt ryzi pravda a Ze dokonce s
naprostou jistotou to neni absolutni pravda. Pfesto to musime drZet. Neni jiné cesty. Z toho divodu
jsou mozZné také rzné filozofie a neni mozna jednotna filozofie. To je néco jiného nez ve védeé.
Filozofie je néco jiného neZ véda.

A nakonec, s tim koncim ty predbézné poznamky, jesté jednu dlleZitou pripominku. Etika, ktera chce
byt filozoficka, si nemUze klast za cil vytvoreni systému. A to ze dvou divodu. Predevsim obecného,
obecné platného pro filozofii. Filozofie viibec si nemUze klast za cil vytvoreni systému. To viibec
neznamena, Ze by mohla nebyt systematicka. Filozofie musi byt systematicka, ale ne proto, aby
vytvofila systém, nybrz proto, aby zjistila, kde ten eventualni systém, ke kterému jakoby smérovala,
vadne. Ona ty systematické vztahy musi mit pod kontrolou, aby zjistila, kde to nehraje. ProtoZe tam,
kde to zjevné nehraje, je to poukaz k tomu, Ze nékde byla uc¢inéna chyba.

Ale cilem filozofie neni nikdy systém. Filozofie si nékdy musi systém udélat a kazdy filozof ma pravo
jich udélat nékolik za Zivot, anebo také jenom jeden, ale pfinejmensim jeden. Pokud neudéla ani
jeden, tak to neni filozof. To neznamena, Ze ho musi napsat. Ale je mozno ho vycist z toho, co napsal.
Tedy filozof musi alespon jeden systém dat dohromady za svij Zivot, ale m(ze jich udélat nékolik. A
muzeme dokonce sledovat, jak prechazi od jednoho systému k druhému, kdyz zjisti omezenost a
neudrZitelnost jednoho pokusu o systém, tak muzZe pFistoupit k dalsimu. Ale nikdy neni systém jeho
cilem. Ani v tom pfipadé, Ze ma jeden, ani Ze jich ma vic. Jeho cilem totiz vZdycky je konkrétni situace.

To je pro filozofickou etiku strasné dulezité védét. Vsechno to, co budeme obecné probirat, ma smysl
jenom, pokud ndm ten eticky systém - o ktery ndm vposledu nejde, ale bez néhoz se neobejdeme -
slouzi v jednotlivych situacich. A jak ndm dovede dat jakési poukazy, jakési naznaky toho, co mame
délat. Jak ndm dovede pomoci v tom mravnim rozhodovani. Nehodi-li se eticky systém k mravnimu
rozhodovani, tak ho vyhodte ven a nechte od lidi poslapat. Pak neni k nicemu. Cilem filozofie viibec a
cilem filozofické etiky je dat k dispozici orientacni pomucku pro mravni rozhodovani v konkrétnich
situacich.

To je cil filozofie obecné a cil filozofické etiky zvlast, konkrétné tim, ¢im se budeme zabyvat. To, Ze je
cilem takovéto konkrétni aplikovani filozofické etiky nebo filozofie vibec, neznamenj, Ze se na né



muizeme omezit. To je ta druh stranka véci. Bez vypracovani toho systému to nejde, protoze jinak je
to jenom jakési mravni ponauceni, soubor mravnich ponauceni, néjaky mravni kodex. A to neni
filozofie. To jsou takové prikazy, normy a kritéria, jakych bylo v déjinach mnoho. | my se jimi mGzeme
filozoficky zabyvat, ale které samy o sobé filozofii nejsou a nejsou ani dostate¢nym zakladem pro
filozofovani. Filozofie musi mit sv(j vlastni zaklad. A z tohoto zakladu pak mUze vychazet a
pristupovat k tém vselijakym tradi¢nim etickym kédtiim a podobné.

Tedy ta prvni véc je, Ze vytvoreni néjakého jednolitého systému neni cilem ani filozofie vcelku, proto
nemf(Ze byt ani cilem filozofické etiky. Systemati¢nost filozofickych postupt zdanlivé mifi k vytvareni
systému, ale filozofie se na systémy diva s velkou davkou podezreni a skepse. Opravdova filozofie. To
nadseni, ten entuziasmus, to opojeni systémy uz je za nami. A pokud si filozofové nebo filozofie
nékdy systému jako hotové stavby uzije, ma a musi to mit jen podminénou a do¢asné vyslovené
sluzebnou funkci. Prosté systémy funguiji ve filozofii jako takova velka slova, jimiz se néco fekne. Jsou
véci, které nedovedeme fici jednou vétou, nedovedeme fici ani jednim ¢lankem. M{Zeme to jenom
naznacovat. A provést to je mozné jediné v jakémsi systému. Ale neni to nic jiného nez jakysi jazyk.
Komplikovany jazyk, jimZ néco vyslovim. Co nejde fict struc¢néji, jednoduseji, aforistictéji. Co musi byt
feceno systémem. Ale je to zplsob, jak néco fekneme. A rozhodujici neni ten zpUsob, nybrz to, co
chceme fict. A je otazka, jestli je to spravné, nebo ne. Cilem neni ten systém.

Podobné jako cilem mluveni neni procvi¢ovani jazyka, nybrz chcete néco fict. Kdyz néco rikate,
chcete néco fict. A rozhoduijici je to, co fikate, ne Ze to Fikate. Samoziejmé je potfeba obcas
procvicovat jazyk, zejména kdyZ to neni nas vlastni, ale dneska i vlastni jazyk je tfeba procvicovat. Je
potfeba se s nim sbliZzovat, zdomacriovat, viddnout tim jazykem a nechat se jim ovladat také. Ale
cilem neni jazyk. Cilem je to, co se pomoci jazyka, skrze jazyk da vyslovit, vyjadrit. Co mize byt
feceno. Tedy podobné je to se systémy. Systémy jsou né¢im podobnym jako jazyk pro bézné
dohovorovani s druhymi lidmi.

A pak je tu druhy ddvod, ktery se tyka kazdé, nejenom filozofické etiky, ale kazdé filozofické
subdiscipliny. Systematické ohledy, bez nichz je filozoficka etika ovsem nemyslitelna, se nemohou
omezovat na néjak tematicky ohranic¢enou problematiku. ProtoZe pro filozofii, a tedy i pro kazdy jeji
podobor, je staly ohled k celku conditio sine qua non. To uz jsme si Fikali. Rozdil mezi disciplinami
védeckymi a filozofickymi spociva v tom, Ze discipliny védecké se stale zuzuji ve svém zajmu, vytvareji
jakési zvlastni Gzkokolejné cesty kupfedu a ztraceji kontakt s celkem, kdezZto filozofické subdiscipliny
musi byt stéle filozofickymi, to jest musi byt celou filozofii. Musi mit staly ohled k celku a nemohou se
zcela izolovat a izolované soustredit na sv(j hlavni zajem.

Celkem je pro filozofii veSkerenstvo na prvnim misté a za druhé jsou to jednotlivé celky jakoZto
vnitfné sjednocené skutecnosti. Ty maji nejen misto v onom celku veskerenstva, ale bytostné se také
k tomuto celku vztahuiji, respektive, jak bychom pozdéji museli opravit, také a nékdy dokonce spise,
jak se tento celek bytostné vztahuje k nim.

Proto se na ¢etnych mistech budeme opétovné dostavat do situace, kdy budeme muset alespon
naznacovat dllezité souvislosti ukazujici ven z filozofického podoboru etiky. A nebude to proto, Ze
zapominame, o ¢em je rec¢, nybrz naopak, Ze vime, Ze kdykoli filozofie mluvi o nécem konkrétnim,
vzdycky musi mit v pozoru vSecka sva tykadla vztahujici se k veSkerenstvu a védét, Ze i kdyz mluvi o
jednom, mluvi o celku. Mimochodem dokladem toho, Ze je to mozZné, Ze je to dokonce nutné a
nevyhnutelné, je, Ze kdykoliv nékdo o né¢em néco fika, vidycky, at chce nebo nechce, vypovida o
sobé. A protoze kdyzZ vypovida o sobé, nem(ze o sobé vypovidat jinak nez o svém vztahu k
vesSkerenstvu, tak prosté at rika, co rika, at déla, co délad - ani nemusi nic fikat - vZdycky vypovida o
sobé a o svém vztahu k veskerenstvu. At chce nebo nechce. Prosté to ani jinak nejde.



A protoze filozofie musi védét, co déla, nemuze to délat nechtic. Musi si uvédomovat, ze at déla, co
déla, at rika, co rika, at mysli jakkoli a o ¢emkoli, vzdycky se néjak odhaluje sama a odhaluje svij
vztah k veskerenstvu; filozofie to musi délat védomé. Je pod filozofickou Uroven to délat a nevédét o
tom. Ma to své urcité problémy, protoze vsude tam, kde ¢lovék o nécem vi, je v nebezpeci, Ze to
bude stylizovat. A pak je ovsem rozdil, jak o sobé stylizované vypovida a jak o sobé vypovida fakticky,
i tim stylizovanim. To je mimochodem jenom druha strana toho, co mizZzeme fikat o pravdé: ze
pravda je vposledu tou posledni normou i naseho vypovidani o pravdé. Tady je to vidét z druhé
strany.

Z téchto dvou divod(, které jsem ted zminil, nelze Zadny filozoficky podobor, a tedy ani filozofickou
etiku, zvladnout vyCerpavajicim zplsobem, to jest v podobé néjakého systému. A tak ani v této
prednasce nebude nasim cilem néjaky systém. Coz neznamen4, jak jsem uz rekl, Ze by tam mohly byt
néjaké prohresky proti systemati¢nosti. Tady nam ovsem nepujde o néjaky zjednoduseny a
zestruénény systém etiky vibec, nybrz o filozoficko-antropologické predpoklady a jakési prvni zaklady
etiky. A pozdéji politiky. PGvodné, nez jsem védél, Zze budu druhy semestr pryc, jsem chtél v druhém
semestru pokracovat filozofickou politikou. Nechame si to tedy na pfFisti rok.

Pajde nam o filozoficko-antropologické predpoklady; je to pokracovani filozofické antropologie, ktera
uzZ tady zacala. Budeme se na to odvolavat, ale budu to opakovat pro ty, ktefi tady jsou poprvé a jesté
to neslyseli. V té etice jde tedy o filozoficko-antropologické predpoklady a jakési prvni zaklady etiky.
Dulezité je, Ze o etice se piSe mnoho knih, ale praveé tyto zaklady nejsou vyjasnovany. Co se témi
zaklady rozumi, uvidite pfi probirani témat. Taky jde o zaklady pojmové a viibec myslenkové vybavy,
bez niz filozoficka etika prosté neni mozna. ProtozZe se kazda filozoficka disciplina, tedy také
filozoficka etika, musi zabyvat vsim, musi se také zabyvat ¢imkoli, co je nezbytné, musi se zabyvat
také svymi pojmovymi a myslenkovymi predpoklady. Cili tou vybavou, bez niZ viibec Zadné mysleni a
tim méné filozofické neni mozné.

Tedy nepuljde o Zadné systematické vycerpani etické problematiky. To presahuje moznosti
semestrové prednasky, to by vyzadovalo Ctyr- az Sestisemestrovou prednasku. Tomu pak nejlépe
vyhovi néjaka velka kniha. O to ndm tady nejde. Nejde nam ani o pouhy pokus o vyCerpavani celého
oboru, respektive filozofického podoboru, ani o jakési repetitorium ¢i u¢ebnicové schéma. Jde o
zakladni orientaci ve filozoficko-etické problematice a pozdéji za rok v problematice filozoficko-
politické. Jista nesnaz spocivajici v tom, Ze tuto prednasku musim zakoncit pfed Vanocemi, protoze
od ledna do kvétna tady nebudu, mi ostatné ani nedovoli, abych tu rozvinul téma do néjakého
impozantniho systému. Ale chtél jsem podtrhnout, Ze i kdyby nebylo této okolnosti, postupoval bych
stejné.

Tak se dostavame k prvnimu bodu, k prvnimu tématu, na kterém se vlastné pro ten nas zamér
rozhoduje vse. Neni tomu tak vzdycky ve filozofii. Chtél bych upozornit, Ze filozofie nema pfirozenych
pocatku, Ze filozofie mlze zacit ¢imkoli, kdykoli a kdekoliv. A pokud pracuje - k tomu je pravé velmi
dilezita ta systematic¢nost - pokud pracuje spravné, tak drive nebo pozdéji se dostane k ¢emukoli
jinému. Cili ty pfechody od jednoho tématu k druhému, pokud jsou v ramci uréité vniteni filozofické
logiky, jsou legitimni. To neni Zadné skakani, to neni jako Fec s kozou na ledé. | kdyZ se najednou
mluvi o néem jiném, ma to svij divod. Jsou véci, kdy nemU(zZeme jit filozoficky kupredu pfimo, ale
musime jit oklikou. Pres zprostfedkovani, Vermittlung, jak fika tfeba Hegel. A ten to ovsem chape
jesté v daleko masivnéjsim smyslu.

Obecné plati, Ze filozofie muize zacit u cehokoliv a neni tim determinovana. Oviem my uzZ tady
zacindme néc¢im, ¢im jsme - nebo v ¢em jsme - takovym politovanihodnym a primo Zalovatelnym



zpusobem predovlivnéni. A uvidite, jak i v téchto zakladnich vécech ndm tam néco vypadlo, co potom
pro celou filozofickou etiku ma zavratné dlsledky.

Tedy, to téma, kterym se nyni budeme zabyvat, je struktura mravni situace.

UzZ nékolikrat jsem fikal a vzdy znovu to budu opakovat, Ze filozoficky postup poZaduje, aby myslici
védél, co déla, kdyz mysli. To jest, aby sam sobé i jinym myslitelim vydal pocet ze svych
myslenkovych cest a ze svych myslenkovych prostredkd. Takovymi zakladnimi prostfedky jsou
predevsim pojmy a pojmové konstrukce. Pojmy ndm nejsou dany, ale jsou to malé ¢i velké, staré
nebo nové vynalezy. To jest, pokud nam jsou dany, tak jsou nam dany jinymi lidmi, pfedchldci, ale
jednou musely byt vynalezeny. Pojmy nejsou nic, co by tady a priori néjak bylo predepsano nebo
néjak bylo obsahem naseho rozumu, nebo rozumu vibec.

Jsou to vynalezy. Nema smysl se pfit o pojmy. Ty je tfeba predevsim pochopit a osvojit si zplsob
prace s nimi. Odmitat pojem principialné je nesmysl. MGzeme ho odmitat z praktickych dtvodd, ale
ne principialné. Teprve v dlsledcich uziti pojm(, a to znamena v jejich zapojenosti do Sirsich logickych
souvislosti, se mlze ukazat, jsou-li k nécemu nebo ne, jsou-li uzitecné, jsou-li dokonce nezbytné a tak
dale.

Tedy pouze v tom logickém kontextu samostatné pojmy jsou prosté tim, ¢im jsou. Proti trojihelniku
nemZe nikdo nic namitat. A stejné tak malo proti pojmu trojuhelniku. Prosté kdyzZ jednou nékdo
vynalezl pojem trojuhelniku a s tim zaroven intencionalni pfedmét trojahelniku, tak od té doby se o
tom muzZe mluvit a je to vZdycky totéz a nemizeme proti tomu nic namitat. MGZeme se na to jenom
vykaslat, vibec se o to nestarat, ale nem{zZeme mit zasadni namitky proti trojihelniku. V tomto
smyslu nemuizZzeme mit zasadni namitky ani proti pojmu trojahelniku.

Jiny hlas: A v tom kontextu... jak to je s pojmem Boha?

Proti tomu nemuZeme stejné tak nic namitat, jako proti Bohu jako intencionalnimu pfedmétu. Prosté
to je néco jako trojuhelnik. To jesté vliibec nevypovida, jestli jsou néjaci trojuhelnici na svété, jestli
litaji trojuhelnici nékde, jestli plavou, jestli nékde potkate trojuhelnik. A stejné tak nevypovidate nic o
tom, jestli nékde potkate Boha nebo ho najdete, jestli funguje nékde ve vesmiru a tak dale. Prosté to
je pojem a proti tomu nema cenu co namitat, stejné tak jako proti tomu intencionalnimu predmétu.
Ponévad? kazdy pojem je spjat jako dvojce, jako srostlice s intencionalnim predmétem, tak o obojim
to vzdycky plati dohromady.

Ale je mozno se ve filozofii klidné bez nékterych pojmu obejit. Stejné tak se o tom nemluvi, nepouziva
se téch pojmu, ale namitky proti tomu nikdo mit nemaze. A kdyz ma, tak nevi, o co jde.

Pojmy jsou prosté nastroje zvlastniho druhu. To je, jako kdyZ mate doma kladivo. Namitky proti
kladivu nema smysl uvadét. Pokud ho nékdo nepotrebuje, nemusi ho mit. Pokud ho potrebuje, tak si
ho koupi nebo udéla.

Proto je tfeba, abychom si také my nejdfive vyjasnili aspor v nezbytném rozsahu povahu pojm( a
pojmovych konstrukci, kterych budeme pouzivat. Jenom vyjimec¢né mGzeme nékdy odmitnout
samotné pojmy ve smyslu, Ze ndm nejsou k nicemu, Ze je nebudeme pouzivat. Ale to neni nadmitka
proti pojmu, nybrZ se jenom rozhodneme, Ze je prosté nepotrebujeme.

Jesté jedna vyluka, kdy mGZzeme odmitnout samotny pojem. Ale jenom proto, Ze to neni pojem. Ze se
to tvari jako pojem, ale pojem to neni. Priklad je kulaty ¢tverec. Jednak jsou to dvé slova, ta slova
ovéem néco vymezuiji a to vymezené neni pojem, to je konfuze, to je vnitfni rozpor. Cili miizeme
nékteré pojmy odmitnout proto, Ze to nejsou poradné pojmy, Ze to nejsou formalné legitimné,



formalné spravné ustavené pojmy, Ze to jsou pa-pojmy. A pak to samoziejmé musime vzdycky
dokazat. Ukazat, ze kdyz je néco chapano jako ¢tverec, tak je vylouceno, aby to bylo kulaté. Tedy to je
jediny pfipad, kdy je mozno principidlné odmitnout pojem, protoZe to neni pojem. Ale kdyZ to jest
pojem, regulérni pojem, tak ho odmitnout nelze. Je mozZno se na n&j jenom vykaslat.

Pojmy jsou ustavovany nasouzenim. Otazka, co to je pojem, vzdycky souvisi s otazkou, kde se pojmy
berou. Cili to je véc velmi dleZita. Je Fada filozof, kteFi si mysli, Ze pojmy jsou néco jako platénské
ideje, Ze travi sv(j neZivot a svou neménnost nékde ve vécném svété, kde se nic nedéje. Jsou
dokonce filozofové, kteri nemluvi jenom o véénych pojmech, ale také o vécnych vétach treba. | kdyz
to v jiné souvislosti a je to zasluzna véc z jistého ohledu, tak tfeba nas Bolzano. Ta otazka "nas" - to
jsme my. Pokud se chapeme jako Cesi nacionalisticky, tak neni nas. Pokud se chapeme jako ur¢ité
sprisezenectvi spjaté urcitou myslenkou, tak je nas. Nebo muizZe byt nas, pokud na ného navazujeme.
A vime, Ze na ného navazoval v jistém smyslu pres Brentana nas Husserl, ktery zase je nas jenom,
jestli ho bereme za naseho, a nikoliv jestli nasincem se chapeme jenom jako tfeba ¢lovéka mluviciho
Cesky a podobné. A zase neni nas, protoZe se tady narodil. To nerozhoduje, kde se kdo narodil... Jde o
to, jestli je tady doma a on chtél tady byt doma. Vyjadfril se Patockovi, jednomu ze svych nejmladsich
Zaku, Ze bude velmi rad, kdyz se fenomenologie zase dostane do svého domova, na svou domovskou
padu. Nebot Husserl se sice narodil na Moravé, ale tou domovskou plidou myslel néco jiného, ne ze
se fenomenologie vezme a posadi se nékde do Prostéjova, tfeba Ze néjaké Husserlovy spisy budou v
Prostéjové. To neni navrat fenomenologie na doméci pldu. Tedy Husserl tady chtél byt doma, netajil
tim, Ze tady je doma, Ze to je jeho domaci plda, i kdyZ cely Zivot Zil vlastné jinde.

V tomto smyslu nas Bolzano mluvi o vétach o sobé. To je véta, kterd nemluvi o pojmech o sobé, a ma
je dualezitéjsi nez pojem. Ale to by nas zase zavadélo, tady jenom vzdycky ukazu, kam to vede. To je
otazka logiky. Filosofické logiky, nikoliv té moderni matematické logiky.

Tedy pojmy jsou ustavovany v souzeni. Soudy tedy predchazeji pojmim, které maji byt ustaveny. Bez
soudUl nelze ustavit pojem. A kdyZ nase povidani je pouhym povidanim a neni strukturovano logicky
tak, Ze to jsou soudy, tak nelze pojmy nasoudit. Proto také dlouha tisicileti lidé uz mluvili, mysleli, ale
pojmy neznali. A nejenom neznali, pojmy chybély ve strukture jejich mysleni. Pojem je vynalez, jak
jsme si rekli. Je to vynalez pojmového mysleni, kde se pojmy ustavuji soudy, Cili viastnim vynalezem
je soud. Soud naproti pouhému povidani, pouhému promlouvani, mluveni, Zvanéni.

Ne kazdé zvanéni je soudem. Naopak, témér zadné zZvanéni neni soudem. Soud urcitym zplsobem
musi orientovat, strukturovat nase jazykové projevy, a proto mizZeme také kontrolovat, jak kdo
soudi, podle toho, jak mluvi a jak piSe. Jak jsem fekl, tato otazka nalezi do filosofické logiky. Na tomto
misté si povSimneme pouze toho, ze vymérem neboli definici mohou byt pojmy pouze vymérovany.
To jest definovany. Finis je konec. Tedy definovat je dadvat mantinely. Mohou byt tedy upresnovany a
vyjasnovany, nikoliv ustavovany. Definice neni cesta k ustaveni pojmu, nybrz jenom k jeho vyméreni,
jeho upresnéni, vyjasnéni.

Pro nas je v tuto chvili nezbytnosti ukazat na néco, co unikalo a unika bézné pozornosti, nebo co je
prinejmensim zatlacovano do Ustrani a do stinu, a pochopitelné na skodu véci. Musime vypracovat
nejprve nezbytny schematicky kontext, v némz bude mozno nékteré pojmy zaménit za jiné a nékteré
vlbec nové pojmy zavést, abychom se dale mohli dostavat schiidné a spolehlivé. Kdyz filosofie ma
védét, musi védét, co déla, kdyz mysli, tak si na tohle musi dat hned na zacatku pozor. Nem(ze
prosté chytat slova z béZného uzivani a ted' s tim pracovat a chtit predstirat, Ze to je filosofie. To neni
filosofie. KdyzZ chytate slova odjinud, tak prosté pouZijete, co vas napadne. To mohou délat basnici a
spisovatelé, ale ne filosofové. Filosof, kdyZ pouZije néjakého slova, musi presné védét, proc ho poufil,



co za tim slovem je, co tim mysli, jestli nAhodou za tim slovem neni néjaka ekvivokace, jestli to slovo
neoznacuje r@izné pojmy. A pak je potfeba provést rozliseni. Vite, distinguere, rozliSovani. Bene
docet, qui distinguit - dobre uci, kdo rozlisuje. Intelligere je inter-legere, je také rozliSovani de facto.

To je naprostou nezbytnosti. Cili neni to formalni zaleZitost, kdyz za¢indme timhle a ma to byt
filosoficka etika. Je to naprosta nezbytnost. Tedy schematicky kontext, to je ten prvni kontext, jesté
ne ten konkrétni, ne ta konkrétni eticka situace, nybrz jakési schéma etické situace. To nas ted bude
chvili zajimat, protoZe chceme na tom vypracovat, to jest ustavit pomoci soudd, jisté pojmy, jichZ pak
budeme pouzivat. A to je nejlépe udélat na schematické situaci, to jest na modelu mravni situace.
Tam se nejlépe ukaze, co to je ta struktura. Ponévadz jinak kazda realna situace je tak komplikovana,
Ze tam nevime, co je dulezité a co neni dulezité. Kdyz to budeme vsechno popisovat, to je, jako kdyz
by nékdo v zoologii chtél popisovat treba kralika a k tomu popisu by potreboval spocitat pocet chlupl
na sobé néjaké velké lysiny. Pak bude asi nemocny a nebudeme popisovat kralika podle nemocného
kralika.

Cili kvali tomu rozliseni, co je dileZité a co neni ddleZité, musime mit néjaky koncept. A ten koncept
musime udélat na zkousku, jestli se osvéd¢i nebo ne, uvidime. Na zkousku bude ten koncept mit
podobu modelu mravni situace. Neboli modelovani mravni situace a jeji struktury, to je to, co ted
chceme podnikat. Schematicky kontext, z néhoz vyjdeme, bude nasledovny. Mravni jednani nelze
kvalifikovat, to jest nelze jej kvalifikovat zejména jako mravni, ale i jinak, bez naleZitého ohledu ke
kontextu, v némz k onomu jednani dochazi. Timto nezbytnym kontextem mravniho jednani je mravni
situace.

Zatim nemusime objasnovat, co rozumime slovem mravni, to si nechdme na pozdéji, a soustfedime
se na situaci. Pro¢ to miZeme udélat? ProtoZe to slovo mravni vlastné mlzeme zatim vynechat.
Struktura situace obecné plati pro kaZdou situaci, tedy také pro situaci mravni. Co je pro situaci
mravni zvlastni a nenajdeme u jinych situaci, to si nechdme na potom. To, co jsem ted fekl o mravni
situaci, totiz mGzeme fict bez poufZiti slova mravni asi nasledovné: Ke kazdému jednani, a nejenom
jednani, a také chovani, dochazi v urcitém kontextu, v urcité situaci. Vidite, tam jsem vynechal mravni
jednani, mravni situace. A je to totéz. A nyni pljde o abstraktni schematicky rozbor struktury obecné
a struktury situace vibec.

Obecné, a teprve potom se budeme pokouset vymezit vztah mezi situaci vSeobecné a situaci mravni.
Zatim nechame tu mravni stranku stranou. Tak si alespon ve vsi vSeobecnosti a univerzalité
zpfitomnime onen nezbytny kontext, bez néhoz jakékoli upresnéni a objasnéni néjakého pojmu,
nezbytné s nim spjatého myslenkového modelu, takzvaného intencionalniho predmétu, toho
dvojcete, neni mozné. Mame-li opravnéné mluvit o situaci, musime mezi jejimi slozkami a
nalezitostmi rozpoznavat nékolik ¢len(, z nichz Zadny nem(Ze byt odvozen z druhych.

--- dalsi strana kazety ---

Bez nichZ nem(Ze situace byt situaci a které nemohou byt odvozeny z druhych. Je v tom trochu
libovlle, jenom trochu libovile. PFedem m(Zeme uvaZovat, protoZe jako v geometrii, tfeba
euklidovska geometrie mize nékteré své momenty, nékteré své zakladni momenty, povazovat za
principy a jiné z toho odvozovat. Ale také mUZe nékteré ty odvozené povaZovat za principy a naopak
odvodit z nich ty, které jsme predtim mohli povaZovat za principy. Ale téch princip( je tfeba Sest a my
je mGzeme vyménit, ale nemUzZeme je ani zmensit v poctu, ani k nim néco pfidat, aniz by to bylo
zbytecné.



Cili to, na ¢em budeme ukazovat, e to je ten princip, je ve zkuenosti z geometrie trochu libovolné.
My muZeme nékteré jiné véci, které miZeme odvozovat, povaZovat za principy a naopak odvozovat z
nich ty byvalé principy. Mozn4, Ze to takhle bude také v etice. Musime na to byt pripraveni, ale to se
pak pozna. NemU(zZeme predem tohleto védét nebo odhadovat. Jenom zkusenost z geometrie, ktera
je daleko jednodussi, ukazuje, Ze tomu tak muze byt.

Dulezité je, Ze to, co si tady ukdZzeme, jsou cleny, je nékolik ¢lend. Ja budu tady ukazovat ctyfi cleny.
Neni vylouceno, Ze se ukaze, Ze bude potreba zaradit paty, nebo Ze nékteré bude potreba rozdélit,

to, co potom chceme délat, jak uvidite.

Tak a ted jesté k tomu clen. Je otazka, zda budeme mluvit o situaci jako o né¢em, co se ¢leni, co ma
¢leny, a co to pak znamena ¢lenéni. Jsou to pFirozené ¢leny, z nichz se celek sklada? Samozrejmé to je
velmi pochybna véc, protoZe pak tam mame skladacku a ne situaci. Mluvi se taky o faktorech, ale
faktor musi byt aktivni. Ovsem ve fyzice se mluvi o faktorech, které viibec samy nejsou aktivni, které
pouze znamenaji jakési plsobeni.

K tém problémam, které jsou spojeny s témi slovy, ktera ted budeme pouzivat, dojdeme. Tam
uvidite, jak se nehodi vlastné zadné, jak bychom potrebovali Gplné nové terminy, a to proto,
ponévadz ta slova, jichz zatim budeme pouzivat, ukazuji nékam proti duchu toho, co chceme
ukazovat. Tady se nejenom dostavame do jakéhosi sporu, do napéti a sporu s jazykem. Ale nema
cenu hned na zacatku ten spor chtit fesit, protoZe jesté nevime, v jakém duchu budeme chtit ten
jazyk lamat a ohybat. Nékdy mame tomu jazyku davat sluch, naslouchat, co nam jazyk napovid3, ale
jindy naopak to musime odmitat. A ted jesté nevime, pro¢ odmitat. Cili zatim budeme uZivat téch
nevhodnych slov, ale budeme velmi opatrni, aby nas ta slova nezavedla néjakym smérem, kterym my
bychom nechtéli. Musime tedy kontrolovat, reflektovat také to, jak zachazime s jazykem. To je
ostatné nase povinnost pecovat o ten jazyk, naslouchat mu, nepovaZzovat to jenom za néco
instrumentalniho.

Tedy ten zakladni ¢len, bez néhoz situace neni situaci, je stfed té situace, centrum situace. A tim
centrem, stfedem situace, je néjaky subjekt. A tady si musime hned uvédomit, Ze vlastné mluvime
také proti duchu jazyka. Takrikajic jazyku proti srsti, a nejenom c¢eskému jazyku proti srsti, ale také
proti srsti lating, proti srsti vétsiny evropskych jazyk(l, dokonce proti srsti samotné fecting, ktera je
pro filosofii smérodatna, stale jesté smérodatna.

Ja se tim nebudu tady zdrZovat, subjektum, vite, Ze subject a sujet v angli¢tiné a francouzstiné
znamena néco Uplné jiného, neZ my rozumime subjektem. Je to pfedmét, nikoli podmét. Jako
podmét se slovo subjekt uziva ve smyslu gramatickém po celé Evropé. A to je zase z divodu feckého
a zejména latinského. Ale to, cemu my fikame subjekt, je néco jiného. Myslime tim aktivni subjekt a
tak dale. Ale tento pojem, ktery se odlisuje od vyznamu slova subjektum v latiné a v téch na latiné
zavislych jazycich evropskych, toto slovo, svij vyznam, sviij smysl, prevzalo pocesténé slovo z
némciny. Byli to Némci, ktefi razili zvlastni vyznam, zvlastni chapani, zvlastni smysl slova subjekt. A
podafilo se jim ovlivnit celou evropskou filosofii a posléze svétovou filosofii do té miry, Ze nékteré
filosofie, které vznikly na pozadi nebo na zakladé anglosaském, s tim maji obrovské potize, jak mluvit
o subjektu v tom némeckém smyslu, a tedy také v tom nasem ceském smyslu, ktery byl prevzat z
némciny, nebo z némecké filosofie presné.

K razeni tohoto zvlastniho vyznamu slova subjekt doslo az po Kantovi. Jesté u Kanta najdeme mista v
Kritice Cistého rozumu, kde Fika, Ze subjekt vlastné neni Zadny pojem, Ze to je pouha predstava, a to
jesté konfuzni predstava. To je proto, Ze navzdory té razantni kritice, jiz Kant podrobil metafyziku,
zGstava Kant stale jesté metafyzickym myslitelem. Tim zUstavaji ostatné jesté dalsi idealisticti, jak se



fika, filosofové némecti, to jest Fichte, Schelling, Hegel, ti hlavni. Ackoliv Hegel tedy prolomil tu
tradici metafyzickou jesté na jinych mistech a mnohem podstatnéji, z(istava vlastné poslednim
nejvétsim, vrcholnym metafyzikem. Nékteri dokonce za posledniho metafyzika povaZzuji Nietzscheho,
a také ne bez divodu. Ale tam uz nejde o metafyziku v tom vyznamu metafyzického systému, nybrz
uz je to ta rozpadajici se metafyzika, ktera pozira, sezird sama sebe.

Podobnym zplsobem, jak jsme o té skepsi mluvili na zacatku. Tedy, kdyZ mluvime ted o subjektu, tak
mluvime o subjektu ve smyslu némeckém, kde subjekt je chapan jako aktivni stfed, k némuz se
véechno vztahuje a ktery sdm vSechno k sobé soustreduje, ale také se jakozto stfed k tomu ostatnimu
i k sobé& vztahuje. To je podstata subjektu. Sutr nemuze byt subjektem. Sutr mGze byt pouze za
subjekt omylem povaZovan, ale neni Zadny subjekt. KdeZzto kazda Ziva bytost, at uz je nebo neni
povaZovana za subjekt, subjektem je v tomto smyslu.

Mimochodem, pokud jste Cetli Teilharda de Chardina, at uz to, co vysel ten svazek zoologickou
skupinu, co vyslo ve Svobodé v néjakém tom Sedesatém sedmém myslim roce, nebo ted ten nedavno
vysly jeho hlavni spis, Lidsky fenomén nebo Fenomén clovék - u nas to vyslo pod jinym nazvem. Tam
to, ¢emu rika némecka klasicka filozofie subjekt, vlastné rozsifuje, radikalizuje Teilhard de Chardin v
pojmu, ktery je oznacen terminem prirozena jednotka, unité naturelle. A tam se ukazuje, Ze kdyz uz
tedy francouzska tradice ma potiZe se slovem subjekt, Ze se zmocnila toho pojmu takovym radikalnim
zpusobem, Ze jej jesté velice prohloubila a Ze aplikuje ten pojem subjektu ne jenom na ¢lovéka, jak to
délali ti némecti filozofové, nebo zejména na Descartliv a Kant(lv subjekt, ale nikoliv jenom nebo také
na ducha, svétoducha nebo absolutniho ducha, jak to mdme u Hegela a podobné, na to vse svétové
ja, Ich u Fichta treba a podobné, nybrz Ze to aplikuje tfeba i na bakterii. Ale také dokonce na né&jakou
velkou nebo malou molekulu, na atom a dokonce mohli bychom to dotahnout na svételné kvantum
zareni.

Tedy situace neni situaci, pokud neni centrovana, pokud neni néjakym zplsobem situaci néjakého
subjektu. Co to je, jak se subjekt stava subjektem situace a jak se situace stava situaci subjektu, to je
jina zalezitost, kterou si musime nechat jednak na potom - stejné se ji budeme zabyvat jen povrchné,
protoze to patfi do jiného oboru, jenom si to pfipomeneme - a budeme zejména mluvit o subjektu
mravnim. Ale uZ tady si musime v této véci udélat jasno.

Tedy neni Zadna situace mozZna bez subjektu. Bez subjektu nelze o situaci mluvit jako o situaci. Pravé
tak jako jen subjekt mize byt v oné situaci situovan. Stava se centrem, kolem néhoz se situace néjak
strukturuje. Kdyz mluvime o strukture situace, tedy musime presné fict, co tim rozumime. Je to néco
jiného, nez co tim rozumi strukturalismus. Tedy aby bylo jasné, Ze také slovo struktura muze byt
chapano razné, tady to neni chapano v tom strukturalistickém smyslu. Uvidime brzo.

Musime tady pro vyjasnéni pozorné rozliSovat mezi nékolika slovy a pojmy za nimi se skryvajicimi.
Tedy mezi okolim, prostfedim a situaci takového subjektu. Priklad: Najdeme-li v poli jednu minci,
mUzZe to byt ndhoda. Zejména kdy?7 je to néjaka recentni mince. Najdeme-li takovych minci nékolik
blizko sebe, vypovida to o pravdépodobnosti, Ze najdeme dalsi, eventualné dokonce néjakou nadobu
nebo truhlu nebo prinejmensim penézenku, kde by bylo vétsi mnozstvi minci, at uz tmyslné ukryto,
nebo ztraceno. Jednotlivd mince ma své okoli, k némuz se vSsak sama nijak nevztahuje a ani okoli se
nijak nevztahuje k ni, nybrz je pouze okolo. Abychom viibec mohli mluvit smyslupIné, Ze je okolo
néco okolo té mince, musime tady byt my, kdo to fikame. Jsme to my, ktefi si zvolime minci za stfed a
ted se tdZeme, co je okolo. Bez nas to neni mozné. Ta mince sama se k tomu okoli nevztahuje a to
okoli se nevztahuje k ni. Jsme to my, ktefi rozhodujeme o tom, co je stfed a co je okoli.

Cili to je prvni véc. Také okoli ma samozrfejmé subjekt, bez néhoz neni mozné, ale to jsme my, ten
subjekt. Neni to ten stfed toho okoli, ten jsme si my zvolili. TakZze my jsme tim subjektem, ktery zvoli



stfed a pak k nému vztahuje to, co je okolo. A jsme to také my, kdo uvazuje v takovém pripadé o tom,
Ze lokalita, kde jsme minci nasli, nemusi byt ndhodna, ale Ze m(ze jit o zbytky néjakého byvalého
prostredi, které jiz zaniklo a uz neni Zadnym prostfedim, ale kdysi bylo prostfedim a bylo prekryto
pouhym okolim. To jest okolnimi kameny, hroudami, piskem, nanosy, rostlinami, stromy a tak dale.

Ukaze-li se, Ze nase domnénka, Ze nejde o pouhé okoli, ¢ili o néco, co je na nas zavislé, nybrz Ze jde o
nybrz byl to néjaky davny ¢lovék, ktery vétsi mnozZstvi minci soustredil do néjaké nadoby nebo truhly
a ulozil vse na jedno misto, aby to ukryl, tfeba pred valkou, pred bitvou a tak dale. Pak zahynul a
zapomnélo se na to, a tak tam ty mince zlstaly, setrvaly jako jakysi dokument, jakési faktum, jakysi
zbytek téch déja davnych. A tedy néco také mohou vypovidat tomu, kdo tomu rozumi, to jest
nékomu, mohou vypovidat o tom, Ze by tam vedle jedné mince mohlo eventualné byt jesté nékolik
minci dalSich, eventualné cely poklad. Tedy pak uz mdZzeme mluvit o prostredi, ale nikoliv proto, Ze by
sama ta mince byla garantem nebo dokonce Ze by ustavovala, Ze by byla konstituentou néjakého
prostredi, nybrz Ze to bylo prostfedi jiZz dnes zaniklé - né&jakych jinych lidi nebo alespon jednoho
Clovéka. Tedy mizeme pak mluvit o prostredi, které znamena, Ze to okoli bylo zvoleno kdysi a jaksi
garantovano nékym dalsim, tfetim. To uzZ nejsme jenom my, my tomu rozumime, ale uz tady byl
nékdo, kdo predtim to okoli zvolil nebo ustavil jako prostfedi, bylo to jeho prostfedi, Zil vtom
prostredi a tak dal.

Zase je to nékdo jiny neZ ta mince. Ale uz to nejsme jenom my. O situaci mince nebo vétsiho poctu
minci mGzeme mluvit jen pfenesené, jen metaforicky, tedy nepresné. Filosof by to nemél délat; radéji
kdyz se muze vyhnout zbyteénym metaforam, tak se ma vyhybat.

Naznacuje-li nékolik minci néco o moznosti vétsiho nalezu a podobné, nejde o poukaz k jejich vlastni
situaci, nybrz k situaci néjakého davného ¢lovéka nebo davnych lidi, ktefi v tom pfipadé jsou jiz
nezijicimi, neexistujicimi, byvalymi subjekty situace nebo situaci, z nichz dnes zbyly uz jen relikty.
Skutecnou situaci, ktera uz davno pominula, se mizeme pokouset pouze rekonstruovat a
interpretovat, a to pravé jen jako situaci néjakého clovéka nebo vice lidi, ktefi byli jako subjekty v oné
situaci, ktera jiz pominula, opravdu situovani.

Okoli tedy samo o sobé nevytvari Zadnou situaci. Situace se nerodi ani z prostredi. Ale jak okoli, tak
prostredi musi byt do situace transformovano né&jakym subjektem. Subjekt se vyznacuje tim, Ze
nemusi byt soustfedovan, integrovan z vnéjsku, tak jako situace. Okoli, aby se stalo situaci, se nemusi
ménit. Staci, kdyz ho néjaky subjekt svym subjektivné aktivnim zplisobem zacne chapat jako svou
situaci. Cili zven¢i, tim subjektem.

Subjekt vsak sdm se vyznacuje tim, Ze nemusi byt soustfedovan, integrovan z vnéjsku, ale Ze jeho
sjednocenost je vnitfni povahy. To je to, co chtél vyjadfit Teilhard de Chardin tim ,,unité naturelle®,
pfirozena jednota. Nebo jednotka, ale [épe jednota, protoZe ta sjednocenost je podminkou.

V daném okoli mGze byt vice subjektl. Potom muzZeme fict, Ze jejich okoli je sice totéz, to jest je to
stejné okoli pro né pro vsechny. Naproti tomu uz jejich prostredi se mize lisit. Kazdy z téch subjektt
Zije v jiném prostredi. V jiném prostredi tfeba v lese Zije zajic nebo liska, v jiném Zije strom nebo
kapradina, v jiném Zije houba, v jiném prostredi Zije n&jaky rozto¢ nebo broucek a tak dale. Pro
kazdého je to jiné prostredi a stejné okoli.

Tedy prostredi se mQze pro riizné subjekty lisit. Odlisnosti jejich prostfedi, ktera je zaloZzena na témz
okoli, davame nazev osvéti. Jako prvni zavedl tento termin s nejvétsi pravdépodobnosti mlady
Patocka v jedné recenzi o skole von Uexkiillové, konkrétné Slo o recenzi jedné knizky jeho Zaka
Petersena, v Ceské mysli predvale¢né.



Pavodni von Uexkilldv termin je Umwelt. Von Uexkill neni filosof, je to filosofujici - dneska bychom
fekli etolog, i kdyZ tenkrat se tomu tak jesté nefikalo. Ale filosoficky velmi vyznamny. Sdm Husserl
jeho mysleni povaZoval za paralelni mysleni k fenomenologii, a Patocka také proto se tim zabyval a
recenzoval praci jednoho jeho Zaka.

Ja bych vdm to mél napsat. Pripomente mi, kdyZ zapomenu nékteré ty terminy. Ono se to piSe
takovym zvlastnim zplsobem. Tady ue, nikoli 0, ale tady se pise G. V jednom slové dva razné zpUsoby.
Budeme se k tomu ¢as od casu vracet a vibec je dobré si o tom udélat trosku prehled.

Zjistil jsem, letos jsem byl mésic v Bonnu pred prazdninami, Ze profesor Honeffelder, filosof bonnsky,
ve vykladu o Plessnerovi zminuje von Uexkiilla. Tedy to je néco, o cem se dneska jesté prednasi, i
kdyz je to pocatek stoleti, je potfeba o tom malicko néco védét. Taky ta prace von Petersenova,
Patockou recenzovana, je v univerzitni knihovné.

Pro toho Zaka Petersena je priznac¢né, Ze navrhuje zménu terminu. To, ¢emu rika von Uexkiill
Umwelt, se Cesky preklada - i néktefi nasi psychologové to tak délaji - jako prostredi, coz je Spatné.
Dneska vselijaké ekologické brozurky museji prekladat z némdciny Umwelt a prekladaji to jako
prostredi. Lebensumwelt je Zivotni prostredi.

Tam je ve hre spis to okoli. Tam neni ta osvojenost toho okoli pfitomna v tom slové. A pravé Petersen
navrhoval zménit ten centralni von UexkiillGv termin a misto Umwelt fikat Eigenwelt. To jest Welt zur
eigenen Welt gemacht. K vlastnimu svétu u¢inény. Cili ereignete Welt.

Nikoliv ve smyslu Ereignis jako udalost, nybrz to ,,svym vlastnim ucinény svét“. Ponévadz samoziejmé
svét jde dosiroka a dodaleka a jenom néco si mGzeme osvoijit. Kazdy subjekt na své Grovni si jenom
néco muZe osvoijit. Ale to, co si osvojil, predstavuje ten svét, v némz vlastné Zije aktivné. V tom
ostatnim je jenom umistén, ale viibec o tom nevi a nevztahuje se k tomu, ani ten svét se nevztahuje k
nému. TakZe on navrhl slovo Eigenwelt.

A pravé v prekladu toho Eigenwelt poprvé Patocka - ja aspon jsem nenasel Zadny starsi termin jinde
a v Jungmannovi to taky neni, takze zda se, Ze Patocka byl prvni a Ze tedy vlastné vytvofril to slovo. To
slovo je velmi stastné vytvoreno, mnohem Iépe nezZ Aristoteles, a ten tvoril pékné néktera slova.

Ale mnohem lépe, nezZ jsou vytvorena uméla slova, jsou vytvorena slova Aristotelova. To jsou
skutecné filozoficky vytvorena slova, protoZe vyuziva etymologickych, vyznamovych konotaci toho, co
jazyk napovida. Tedy ,osvéti“ je jednak svét, ktery je okolo, jakoby ob-svéti, ale zaroven tam je ta
osvojenost v tom naznacovana. Je to osvojeny svét.

Je to vynikajici slovo, které ovsem dneska uz proniklo a je pouzivano velmi ¢asto ve vyznamech, které
s timhle nesouviseji. Je to Skoda. Mélo by se toto slovo nechat pravé proto, Ze ma takovy hluboky
vyznam, je spjato s kofeny ¢eského jazyka, s témi vyznamovymi korfeny, a mélo by tedy byt pouzivano
pravé v tomto smyslu.

Tedy nikoliv ve smyslu okoli, nybrz osvojeného okoli. Ta véc je... pokud jsou mezi vami akvaristi, tak
to mohli pozorovat jisté na vlastni oci, kdyz predélate akvarium. Nebo date ryby do nového akvaria,
ale staci predélat staré akvarium, to jest docasné date ryby do néjaké flasky a ted tam vyndate
rostliny, které uz nechcete, nebo to celé vyndate, na dno date raselinu a tak dal, vsechno, aby to
fungovalo lip, a nakonec tam date ryby. Tak ty ryby tam od té doby, co je tam date a uz do akvaria
nezasahujete, maji pouze okoli, a nikoliv osvéti. To osvéti si musi ty ryby teprve udélat, vytvorit.

Takze kdyZ ndhodou vylekate rybu, tak ona udéla prudky pohyb a narazi do kamene, do té skalky, co
tam date, do rostlin narazi, ja nevim do ¢eho. A kdyz je tam nechate nékolik dni v klidu a vyrusite je,



vydésite je, ony udélaji prudké pohyby a do ni¢eho nenarazi. PonévadzZ uz to okoli maji v sobé. Uz to
ucinili svym osvétim. Ony uz védi, kde co je. Ne tak, Ze by reflektovali, ne tak, Ze by jejich védomi...
tam vidite rozdil, jak se chova ryba v okoli, které se jesté nestalo osvétim, a ve svém osvéti. Ve svém
osvéti je doma.

A to nesmime prevadét na néjakou jejich subjektivitu. Ze si navykly a tak, a néco, co budeme
popisovat u ryb. Ne, to je cosi skute¢ného pro né. Fenomén znamena vzit vaZné to, co se déje i tém
rybam. To je a my musime védét, Ze tedy to, co se jim jevi, neni jenom subjektivita toho jeveni, nybrz
jakasi objektivita toho jeveni. Slovo objektivni je tady nevhodné, ale neumime si zatim pomoct.

To osvéti je ¢imsi skutecnym. To neni jenom néjakym epifenoménem toho okoli, nybrz to je cosi, v
¢em ta ryba Zije. Skutecné. To je ten jeji svét. KdyzZ tohle nepochopite, nepochopite také napriklad, co
to je mytus - Ze mytus byl svét, ve kterém archaicky ¢lovék Zil. Ze to neni to povidani, Ze to nejsou
jenom néjaké predstavy nesmyslné, nybrz to je svét, ve kterém Zil.

Potud tedy ta von Uexkiilllova skola a to slovo osvéti, které ¢esky razil Patocka. Von Uexkiilllova skola
zdUraziovala déjovy charakter toho osvéti. A to je to, co my budeme tady také zdlraziiovat. Osvéti si
nesmime predstavovat jako kouli, kde ve stfedu je ten subjekt, to jest ta Ziva bytost, néjaky Zivocich,
kde je uzavren. Uzavren je, ale ne v kouli, nybrz je to spiSe jakysi Zivotni tunel, jak fika von Uexkdill a
také ten Petersen. Je to tunel, kterym ten subjekt prochazi. Je v ném uzavren, ale je to tunel, tedy
jakasi jitrnice, a nikoliv koule. To je velmi uZite¢ny model, ktery mizZe pomoci také nam v budoucnu.

Kdybychom chtéli uzit tradi¢nich, respektive jiz zavedenych terminti, mohli bychom fici, Ze okoli
subjektu ma charakter objektivni, kdeZto jeho osvéti je ¢imsi subjektivnim, to jest zvlastnim, odliSnym
pro kazdy subjekt. Ale to by mohlo vést ke znaénému zkresleni a viibec nepochopeni celého
problému, jak jsem uz naznacil. Subjektivitu totiZz v tomto smyslu nesmime chapat jako cosi
soukromého, vnitiniho, nybrz jako fenomén, také zvenci pozorovatelny a konstatovatelny.

V disledku falesného pojeti subjektivity mame jakysi zvyk si myslet, Ze vlastné k subjektivité druhého
¢lovéka nemGzeme vilbec nijak dospét. Ze to, co se déje v jeho hlavé, nemiizeme védét. Mozna, e
jste to vidé&li v jakémsi poFadu, kde jeden nas herec vykladal o svych zaZitcich s jizdou na koni. Rikal,
Ze je vzdycky velice opatrny a nastrazeny, kdyz ma néco délat s koném, protoze: ,,Co ja vim, co se v té
jeho konské lebce déje?” Omyl. Subjektivita neni to, co se déje v mozku, at uz koné nebo ¢lovéka.
Subjektivni je cely ten ¢lovék, ma jakousi subjektivni stranku. A ta subjektivni stranka se ukazuje na
tom, co déla a jak to déla. Nejenom co fika a jak to fika, ale co déla a jak to déla. M{zu to vidét také u
toho koné. Kdo dlouho Zije s koném, tak prosté ho zn4, zna jeho povahu, to jest tu jeho subjektivitu.
Vi, ¢eho se mlze od ného nadat a co je nepravdépodobné.

Tedy ta takzvana subjektivita, to neni néco, co se déje nékde uvnitF, nybrz to je kus objektivity, kterou
mulzZeme odpozorovat. My poznavame prece charakter druhého ¢lovéka, ten neni na jeho hlavé ani
na zadech. My ho odpozorujeme z toho, jak se ten ¢lovék chova. A prece to miZeme odpozorovat.
My mlzeme odpozorovat, jak se chovaiji zvirata. Vite, Ze existuje cela disciplina o chovani a dokonce
cela filozofie zaloZzena na pozorovani chovani, behaviorismus. A ta nauka o chovani, to je etologie.
Chovani zvirat. Nespravné, pokud jde o chovani ¢lovéka, se nékdy fika také, Ze to je etika. Ale to je
faleSné a rozhodné ne filozofické.

To je ten dlivod, proc také ta von Uexkiilllova skola je blizka fenomenologii, protoZe také pro
fenomenologii fenomén neni subjektivni stav. Vite, Ze Husserl zcela zasadné rozlisuje mezi aktem
védomi a intencionalnim predmétem. A fenomén neni myslitelny bez fungovani intencionalniho
predmétu, ktery neni soucasti intencionalniho aktu.



Tohle véechno patfi dohromady a je potfeba to vzit vazné. Zivocichtim jako subjektéim nikdy neni
dano jejich takzvané objektivni okoli a my musime vzit v Gvahu kritiku toho, ¢emu se fika objektivni
realita, ale to nechame na jindy a na prilezitosti. Neni jim dano objektivni okoli ¢i prostredi, ale dano
jim je pouze jejich osvéti. Ale to je jim vskutku dano, to neni to, co si jenom vymysleji. A jsou dany
pouze nékteré slozky takzvaného objektivniho okoli, které jsou do tohoto osvéti zafazeny, pojaty,
které jsou tam zapojeny, které v ném dostaly néjaké své misto, néjaky vyznam, smysl. V tomto
smyslu pravé Husserl nebo viibec fenomenologové fikaji, Ze kazdy fenomén ma smysl. Uz to, Ze to je
fenomén, znamena, Ze to ma smysl, ponévadz jinak by to nemohl byt fenomén.

A tedy ty, které se pro pfislusné subjekty staly fenoménem, které se jim ukazaly. Fenomén je to, co se
ukazuje. Ne to ukazovani samo, nybrz to, co se ukazuje, to ukazované, to je fenomén. A fainesthai je
jevit se; to, co se jevi, je fenomén. A v pripadé clovéka mizeme také fict, které se jim vyjevily,
nejenom ukazaly, ale vyjevily. Rozdil mezi ukazanim a vyjevenim si zas nechame na jindy. Skute¢nost
se ani nam, lidem rozumnym, nikdy nedava... Mame uz malo ¢asu. Tohle by vyZadovalo... Ja to tady
asi skoncim.

Jesté chvilicku pockejte, nerozutikejte se, ja si to jenom zapisu, abych nezapomnél. Souvisi to s
Patockovym Lebensweltem a o tom opravdu zacneme az pristé. TakZe opravdu ani z toho nic uz
nebudu vykladat. Nashledanou za tyden.

Trpélivé naslouchani, ,usi“, ne usi biologické, trpélivé naslouchani tomu, co se déje, tomu, co se
hraje. Musime to vyslechnout. Tak jako kdyZ k nAm nékdo chce promlouvat, tak my musime trpélivée,
neskakat mu do feci, musime vyslechnout celou vétu, cely ten projev, abychom védéli, co rikal. V
zadném okamziku nemuzZeme slyset, co fikal. Musime pockat, k tomu je potfeba c¢asu. Na to, aby
nékdo néco fekl, musi promluvit, musi mit v ¢ase rozmér. A ten ¢asovy rozmér mize mit, jenom kdyz
je dost Casu. KdyZ neni dost ¢asu, tak mdZzeme jenom zaznamenat ,Pozor!“. A mizZeme vykladat, Ze
zleva nebo zprava jede kocar. To ovsem neni Zadna informace, kdyz zazni ,Pozor". Informace je v
tom, co feknu. Kdyz neni ¢as, tak se neda nic fict.

Takze tady jsme si jenom objasnili, co vlastné ten Parmenidés provedI. On zrusil fysis. Podle
Parmenida fysis je nic. O fysis se da mluvit, jenom je-li tak, jak to neexistuje. TakZe by to fekl. Ale tov
logice jde. On si to sam asi nerikal tak Uplné, to je jina zaleZitost. A o tom nechci mluvit. Jde o to, Ze v
okamziku, kdy rekl, Ze nic nebylo, Ze nebylo minulé. ProtoZe to, co bylo, to je nic. To, co je minulé, je
nic. Nic nebylo a vsechno je stale ted'. A nic nebude. A fysis bez toho ¢asu, bez té ¢asové rozloZitosti,
bez toho trvani, rlstu, zrozeni a smrti, trvani Zivota, fysis nemQze byt. Fysis je ni¢im. Tedy tato fysis.
Parmenidés prohlasil, Ze to je nic.

Ajediné, co jest, je to jsoucno, které jest stale. A co to je? To neni fysis. A o tom je Fe¢. Cili to je
metafyzika, to neni fyzika, to je meta. Tedy pro Parmenida to je takto: Zadna fysis neexistuje, pro
ného existuje jenom metafyzika. A zase neni pravda to ,meta“ a tak dale, vime, Ze to vzniklo divnym
zplUsobem, to fikam jenom tak pomocné a vy nevite, o cem hovorim. Nejde o ten termin, jde o to, co
hovorim.

Tedy Fika se, Ze to byl filozof, ktery se prvni obratil zady k pfirodé. Prvni se obratil k pfirodé zady
Parmenidés. | kdyZ napsal spis O prirodé. To je jina véc. Ale my jsme si vyloZili, co znamena ta fysis.
Vylozili jsme si to na citatu ze Sofokla a v tomto smyslu je u Parmenida fysis zlikvidovana. Je
zlikvidovana fysis, je zlikvidovan také cas fysis a je zejména zlikvidovan ten nezmérny, nekongici ¢as,
ten aidn. Nic takového neni. Zadny nezmérny ¢as. Je jenom aeterna nunc, vééné ted. Vy jste néco
fikala?

Jiny hlas: ...byti véci...



Ja jsem se ptal, co jste chtéla myslet tim ,byti véci“? Co rozumite tim ,byti véci“?
Jiny hlas: No, Ze to je prosté, jako kdyz se fekne, Ze je néjaka véc, Ze se stane...
Ale Parmenidés nefrikal, Ze jsou véci. Pravé rikal, Ze nejsou zadné véci, neni Zddnd mnohost.

Jiny hlas: ...Ze kdyz se stane to jsoucno, tak je to ta véc sama o sobé, tak v tu chvili... ale to je vlastné
ta sama véc, co pred tim a potom.

No ale to vykladate tak, Ze to neni Parmenidés. Vy ted mluvite, jak by to chtélo néco délat. NemUze
néco délat, kdyzZ neni ¢as. Je jenom aeterna nunc, jak mGze néco délat?



