
Rozum v dějinách I [1992]

8. 10. 1992

[strojový, neredigovaný přepis – model Gemini Pro 3 preview]

Dvanáct hodin. Já dneska jsem neutíkal. Záleželo na tom, jestli už knedlíky jsou hotové a podobně, 
takové technické záležitosti. Jinak se velice omlouvám. Vůbec nemám ponětí, proč mám mluvit o 
svém obědu, když by měla být řeč o vašem. Nevím, jestli vůbec vy jste schopni někam jít na oběd, 
když takhle přednášky jsou od rána od osmi nebo od kolika a přes oběd a ještě až do večera do osmi. 
To je prostě příšerná věc, ale je to způsobeno tím, že tato fakulta na to není stavěná, bývalo studentů 
míň a naopak se ještě počty stlačovaly. Dnes nám nikdo peníze nedá, abychom postavili další fakultu, 
takže jsou ty potíže tohoto typu. Tak prosím vás promiňte a dál už se o tom nebudeme zmiňovat.

Tahleta přednáška je nazvaná Rozum v dějinách. Mohli bychom to také nazvat Logos v dějinách. 
Někteří z vás, vidím tady řadu nových tváří, někteří z vás už mají za sebou, co jsme dělali loni, filosofie 
logu. Čili to budeme trošku předpokládat, ale nicméně, protože je tady řada nových tváří, tak občas 
něco zopakuji. Nebude toho mnoho, hlavně se tedy budeme zabývat dějinami.

Tedy budeme se zabývat, možná že někteří z vás vědí, že v tom souboru Hegelových spisů byl vydán 
také Hoffmeisterem jeden svazek, který se jmenuje Vernunft in der Geschichte. A jsou to... já mám 
nikoliv to Meinerovo vydání, poněvadž to tady nebylo možno dříve sehnat, teď je to pořád ještě pro 
nás příliš drahé, ale vydali to v licenci "endéráci", takže vyšlo to v Akademie-Verlag v roce 1967, což je 
už dávno, a stálo to tehdy čtyřicet korun, to byl přítel.

Tak to je jedna věc. Kromě toho ten text... k tomu se ještě dostaneme, je teď k dostání, u Meinerů se 
to dostane tedy běžně a je to začátek, první svazek přednášek Hegelových o filosofii dějin. Je důležité 
stále rozlišovat přednášky o dějinách filosofie a přednášky o filosofii dějin. Ty přednášky o dějinách 
filosofie vyšly česky v Akademii. A ty přednášky o filosofii dějin, ty česky neexistují, je jistý výňatek ve 
Fischerově vydání Hegela nějak v roce, já nevím, čtyřicet dva nebo za války.

Potom je knížka, já nevím, jestli vůbec se o tom mám zmiňovat, poněvadž tady jedině, že bychom si 
dělali nějaké kopie... Na seminářích na této fakultě ještě před první světovou válkou přednášel 
František Krejčí a pověřil, četla se tam tahleta část těch přednášek Hegelových z filosofie dějin a 
jednotliví studenti dostávali známky za to, že přeložili vždycky kus. A teď to prostě za republiky v roce 
třicet tři myslím, nebo třicet dva nebo třicet tři, tedy zrovna v roce, kdy Hitler se ujal šéfování v 
Německu, tak Krejčí vydal tuto knížku v nakladatelství Volné myšlenky. Ano, nakladatelství Volné 
myšlenky. Píše o tom, že to přeložili ti studenti, on to tam vydává. Neříká, jak dalece to přehlédl. 
Trochu jistě, tehdy jako nebylo možné, aby páni profesoři byli tak zcela ledabylí, ale asi nechtěl za to 
vzít zcela odpovědnost. A vydal to v té České myšlence proto, že jak vykládá, to vám možná přečtu, to 
je docela zajímavá věc, vědět, že filosofii se nikdy moc nedařilo.

Aha. To většinou uniká pozornosti, čili nikdo si to taky nečte. I když to do té přednášky nepatří, tak 
ten překlad, do něhož pojato jest několik částí z překladu, který učinili posluchači mého semináře 
filosofického před válkou, jest pořízen dle vydání v Universal-Bibliothek, v té reklamce. Vorlesungen 
über die Philosophie der Geschichte. Má podobný osud jako moje kniha Politika a mravnost (to si 
přihřál polívčičku), k níž jest jaksi doplňkem, respektive ke sporu o smyslu českých dějin. Všimněte si, 
že tam slovo "smysl českých dějin" se tam vyskytuje, protože co to je smysl než logos, než rozum. To 
pořád říká jedno. O němž se také v onom spise jedná. Měl totiž překlad ten vyjíti ve filosofické 
bibliotéce vydávané první třídou České akademie a byl už zadán. Čili toto už bylo zadáno do té 
filosofické bibliotéky. A teď ten skandál následuje.



Když však při podávání překladu Leibnizových Nouveaux essais, profesor Šusta, který byl šéfem 
Akademie, historik, který si vzal život po válce, protože byl osočován z kolaborace s Němci (což 
dneska nikoho vůbec ani nenapadne, že by měl něco takového nebo mohl udělat něco takového)... 
když však při podávání překladu Leibnizových Nouveaux essais profesor Šusta, ačkoliv spis Leibnizův 
není psán německy (víte, že Leibniz byl Němec, ale byl přesvědčen, že němčina se nehodí k filosofii a 
tedy psal buď latinsky, nebo francouzsky), tedy ačkoliv spis Leibnizův není psán německy, profesor 
Šusta pronesl mínění, že při nastalé krizi peněžní (víte, že v devětadvacátém roce vypukla velká krize, 
protože se zhroutil vlastně celý peněžní systém na burzách, začalo to v Americe), při nastalé krizi 
peněžní, jež se dotkla také Akademie, nemají se z němčiny překládati filosofické spisy.

Tím naprosto tedy znemožnil Šustu... jako neřekl to přímo, ale každý si z toho vyčte, že Šusta nevěděl, 
že Leibniz to napsal francouzsky. Já pochybuju, že to tak je, ale to víte, jak páni profesoři na sebe byli 
hodní. A to "nemají se z němčiny překládati filosofické spisy", jež beztoho každý interesent zná z 
originálu. To je svědectví doby, že? I když to bylo třeba problematické, tedy německy no to přece 
každý interesent, to znamená nejenom profesor, ale také každý student, zná z originálu.

Uznal jsem za vhodné překlad vzíti zpět (tenhleten překlad) a pokusiti se o vydání jinde, neboť jest ho 
u nás opravdu potřeba, aby se stal zřejmým poměr ducha německé filosofie dějin k způsobu 
pěstování její u nás školou Gollovou, jejíž práce staví se v naší literatuře na první místo. Čili tady vidíte 
ten spor s tou Gollovou školou. Si vyřídil účty s celou galerií svých oponentů nebo prostě lidí, které 
neměl rád, od čuvstvy počínaje, přes školu Gollovu konče a přes ty analfabety, kteří nevěděli, že 
Leibniz to psal francouzsky.

A tohle je také překlad, ale z jiného vydání, z vydání Glocknerova. Čili kdybyste to někdo náhodou měl 
po ruce doma nebo u strýčka nebo někde v domácí knihovně... V knihovnách vám to asi nepůjčí, 
poněvadž třiatřicet... já nevím, jak dalece se teď půjčují, nebo jestli už zrušili ten zákaz vypůjčovat ten 
starší...

Jiný hlas: Přes sto.

Přes sto. No dřív bylo přes třicet, tak to je přece jenom pokrok. Takže zase přijdeme o další knihy. K 
tomu je třeba ještě dodat, že Hegel celou řadu svých knih vlastně nenapsal, nýbrž přednášel. Jednak 
měl rukopis pro tu první – většinou to přednášel vícekrát, takže mám dojem, že tohle přednášel 
pětkrát a filosofii náboženství čtyřikrát a podobně – a měl vždycky ten rukopis, ten manuskript, a tam 
si dělal pak ještě k tomu poznámky v těch dalších opakováních.

To se zachovalo a potom se zachovaly sešity, kde pečliví žáci – takoví se tady jistě nenajdou – si 
zapisovali do sešitu nebo jenom na papíry a doma to pečlivě krasopisně přepisovali, skutečně 
krasopisně, slovo od slova. Přepisovali ty přednášky. Ovšem každý jinak, podle toho, co pobral, co si 
zapamatoval, co si stačil poznamenat, co považoval za důležité, čili to prošlo mnoha takovými filtry.

Nicméně máme zachovány mnohé sešity studentů, někteří dokonce byli už hotoví studenti, dneska 
bychom řekli postgraduální studenti. To je všechno soustředěno, pokud se to zachovalo, v Hegel-
Archivu. Teď ti badatelé tam přicházejí a vydávají tu přednášku na základě toho manuskriptu a 
vybírají z těch zápisků studentů kousky, aby to vypadalo jako kniha. Což je strašná práce a stejně 
neexistuje norma, podle které by se poznalo, co je lepší a co je horší nebo co je správné. Takže každé 
to vydání vypadá trochu jinak. Na to bych vás jen upozornil, když seženete nějaké ty texty.

Pak je tady ještě druhá potíž, že Hegel nebude jedinou základnou našich úvah, a to proto, že mezitím 
vyšel Patočka, Evropa a doba poevropská. Samozřejmě to samo o sobě nemůžeme takto izolovat. To 
je knížka, která vznikala přibližně ve stejných letech jako Kacířské eseje, čili k tomu patří taky Kacířské 



eseje, zejména kapitola druhá a třetí, tedy o počátku dějin a o smyslu dějin. Takže to je druhá věc, 
která se nabízí, aby se stala takovou jakousi základnou. Ovšem nám tady nepůjde – poněvadž jistě je 
vám známo, že já se nezabývám dějinami filosofie nějak speciálně – nám nepůjde o Hegela ani o 
Patočku, nýbrž my použijeme Hegela a Patočku k tomu, abychom uvažovali o rozumu v dějinách. To 
je naše téma.

Patočka v hlavním textu vydané knížky, téhle, co teď vyšla... Kacířské eseje vyšly víckrát. 
Mimochodem toto napsal Patočka – tam je ještě malý text vzadu, ale to všechno napsal německy a je 
to překlad. Německy to už vyšlo, pětisvazkový výbor z Patočkových spisů vyšel v Německu, poslední 
svazek myslím teď někdy nedávno.

Tedy Patočka v tom hlavním textu, v tom dlouhém textu té vydané knížky mluví o Evropě, což 
naznačuje už ten titul. Mluví o Evropě jako o ději, který skončil. Evropa je prostě určitá fáze 
světového dění, je to něco, co vzniklo a co končí. Patočka dokonce na jednom místě mluví... třetí 
kapitola nazvaná Vzepětí a úpadek mravního náhledu jako centrum uvažování o dějinách začíná: 
„Zničení Evropy bylo umožněno kumulací veškerých planetárních hospodářských a mocenských sil.“ 
Zničení Evropy. Čili nejen zánik Evropy, ale zničení.

V Patočkově pohledu Evropa minula. Pominula. Stala se minulostí. Dokonce, jak jsme viděli, byla prý 
zničena. Čtenář jen trochu znalý starší literatury si nemůže nevzpomenout na spis z počátku století, 
jehož autor Oskar Spengler mluvil... to byl název toho spisu, o zániku západu, Der Untergang des 
Abendlandes se to jmenovalo. Byla to slavná kniha, o které se hodně diskutovalo, byla předmětem 
útoků, byla také předmětem adorace, spíš ovšem v takových diletantských kruzích. Dalo se jí mnohé 
vytýkat, ale je zajímavá. Pokud čtete německy, vřele doporučuji, abyste se na to podívali. Dva tlusté 
svazky.

Tento spis je dneska už takřka nevzpomínán, ale kdysi byl vlivný a přímo slavný. Dnes ovšem najdeme 
autory i takových koncepcí, jako že nejde jen o zánik jedné historické epochy, například evropské, ale 
o konec historie vůbec. Nejznámějším zastáncem podobného pohledu se nedávno stal americko-
japonský autor nepříliš dlouhé, spíše esejistické práce, která oběhla celý svět, vyvolala diskuse a o 
něco zkrácena vyšla také česky ve Střední Evropě loni, myslím, nebo na začátku loňského roku nebo 
konec předloňského, teď nevím docela přesně.

Je to Francis Fukuyama, japonský Američan nebo americký Japonec. Ta jeho původní esej vyšla v roce 
89. Knížka, ve kterou se to rozrostlo – rozpracoval to, bylo to úspěšné, je to malé, tak se to musí 
nafouknout – vyšla v Německu loni, 91. Ve Spieglu letos bylo s Fukuyamou interview, které česky 
otiskly 17. 9. Literární noviny u nás. Takže se s tím můžete seznámit. A já abych vás trochu na to 
nalákal, tak jsem přinesl citát z toho a takto přečtu. Doporučuju, abyste si to přečetli celý 
samozřejmě, ale tady jenom, aby nám byly připomenuty některé myšlenky, některé ideje.

Já používám slovo dějiny jinak než to, o čem se předtím mluvilo. My se o tom pak ovšem budeme 
bavit. Míním tím to, co dějinami nazývají Hegel nebo Marx. Tedy vývojová období lidských dějin od 
zemědělských kultur přes monarchie až po dnešní liberální demokracie.

Není to sice přímočará linie, ale rozhodně ne kruh. Je to směřování k cíli a tohoto cíle je v podstatě 
dosaženo. V pozadí je Aristoteles, který říká, že za poznáním stojí jenom to, co se nemění. To, co se 
mění, o tom není možná žádná věda, říká Aristoteles.

Leda s tím, když poznáme, k jakému cíli se to mění. To znamená pohyb u Aristotela je vždycky 
pohybem z místa nepravého na místo pravé. A to v jakémkoli smyslu, nejen lokálním. Všechno, co se 



hýbe, ukazuje, že není takové, jako by mělo být, a směřuje k tomu, aby se stalo tím, jakým to má být, 
a dosáhlo toho místa, které je mu určeno. Když toho místa dosáhne, tak se zastaví.

U Aristotela proto není nic takového jako setrvačný pohyb. Pohyb je vždycky pohybem k nějakému 
cíli. Neboli končí. Tedy když se tady řekne, že dějiny jsou pro ně směřování k cíli, a když ohlásí, že cíle 
je v podstatě dosaženo, tak to znamená, že končí pohyb, končí dějiny. To je ta základní myšlenka.

A protože tam zmínil Hegela a Marxe, tak ještě další citát: „Tuhle mě v Paříži někdo opravdu nazval 
posledním marxistou. Můj obraz dějin je skutečně velice podobný. Přemítám ale jinak o historických 
změnách.“ Za to nemůže, za to slovo přemítám, to překladatel, že u nás slovo přemítat už skoro 
vymizelo ze slovníku. Počítám to za zásluhu překladatele, že to užívá. Budeme muset trošku 
rozmnožit svůj jazyk. Jazyk český hodně upadl a bude potřeba tam zavádět jednak z věcných důvodů 
nové termíny, anebo obnovovat staré. Vždyť stará čeština měla mnoho termínů, které budeme 
potřebovat. A za druhé ten náš jazyk se musí trošičku zvednout. Nebudeme z českého jazyka dělat 
„pidgin Czech“. Doufám, že nebudeme jediní v Evropě, kteří odmítnou tento neblahý osud angličtiny.

Stejně důležité jako hmotné potřeby je lidské úsilí o uznání. O sebepotvrzení. To je zase kus Freuda 
nebo vůbec psychoanalýzy. Člověk usiluje o sebepotvrzení. To je pro něj daleko důležitější než 
hmotné potřeby. To je polemika s marxismem. A tady říká: sice to pojetí dějin je dost podobné, ale v 
něčem podstatném se liší.

Zrovna v tomhle. Že prý pro Marxe rozhodující je ta ekonomie. Není to ovšem pravda. Tady sluší 
dodat jistou korekturu. My musíme rozlišovat zaprvé Marxe a Engelse a pak od obou musíme 
odlišovat marxismus. To jsou tři různé skutečnosti a nesmíme je dávat do jednoho pytle. Ještě by se 
nic tak moc nestalo, kdybychom Engelse dali do jednoho pytle s marxismem. Protože marxismus, jak 
ho známe, je vlastně engelsismus. Ale Marx, ten musí být držen zvlášť, zejména mladý Marx. A pro 
mladého Marxe není pravda, že ekonomie je základ. To je jenom provizorní základ. A to tak 
provizorní, jako jsou pudy a instinkty u zvířat. Ty jsou, pudy a instinkty, základní pro zvířata.

Platí-li to v říši zvířecí, neznamená to, že také u člověka jsou rozhodující instinkty a pudy. U člověka 
jsou naopak instinkty a pudy potlačeny. I když tam ještě leccos zůstává. Malé dítě, když se narodí, tak 
má sací reflexy a ty u většiny lidí vyhasínají. A celá řada dalších reflexů vyhasíná. A totéž platí o 
instinktech. Čili my nemůžeme usuzovat z toho, že u zvířat jsou ty instinkty tak důležité, že také u 
člověka jsou.

No a podobně to je v dějinách. Prostě dokud si člověk nedovedl na sebe vydělat, dokud nedovedl 
zařídit věci tak, aby přežíval a aby bylo možno například společným úsilím živit nějakého padoucha, 
který se v kmenu zmocnil jakési zvláštní pozice takového kněžoura nebo nějakého kouzelníka a tak 
dál. Pochopitelně všichni museli dělat všechno. Ale když už se vyrábělo dost, tak už se vždycky našli 
lidi, kteří z toho pak měli živnost a třeba zpívali při nějakém primitivním nástroji a ostatní jim dávali 
do klobouku a tím už nemuseli všichni vyrábět. Takhle vzniklo umění.

No a pak to šlo dál a lidé se naučili vyrábět takovým způsobem a teď ta dělba práce umožnila, že 
každý dělá něco, je to daleko užitečnější, efektivnější. A teď se vynoří celá zvláštní oblast kultury, ne 
jenom, ale ponechme to v té podstatné věci, kultury, která pak vzrůstá a ta je závislá sice na té 
společnosti, protože samozřejmě k čemu je kultura, když ji nikdo nechce. Čili ta kultura se vždycky 
trochu musí podbízet, musí vyhovovat. Ale vždycky tam může prosazovat něco, čím také povzdělává 
ty, kteří původně chtějí číst jenom detektivky. Tak jim předloží pár pěkných detektivek a oni se naučí 
číst i slušnější literaturu a tak dál.



Takhle se vyvíjí lidská společnost a podle Marxe, když se zároveň vedle té kultury vyvíjí také technika 
a věda, tak posléze se lidstvo naučí vyrábět tak efektivním způsobem, že už nebude nutné 
vykořisťování části společnosti, to jest donucování lidí, aby pracovali. Práce se stane legrací, práce se 
stane zábavou a kdo bude chtít, bude dělat, co bude chtít. To je ta myšlenka. Každému se dostane 
podle jeho potřeb a každý bude dělat, co bude chtít, ještě lépe, než co bude umět.

A tohleto podle Marxe je ta říše svobody. A tam končí ta závislost člověka a společnosti na 
ekonomických předpokladech. Tam už ekonomie nebude mít vůbec možnost do něčeho 
intervenovat, do něčeho strkat nos. Ta ekonomika bude fungovat, tak jako nám funguje tělo.

A jenom při poruchách bude potřeba zasáhnout, jinak se o to nikdo nebude starat a bude dělat to, co 
ve své svobodě jako člověk chce dělat. Čili tady vidíte, jak se to strašlivě zjednodušuje, když mluvíte o 
té říši svobody, která začíná tam, kde... Ta chyba Marxova, když už jsme u toho, nespočívá v tom, že 
to všecko chtěl determinovat tou ekonomikou. Nýbrž, že to byl liberál. To je velmi důležité třeba 
dneska říkat, protože tohle je ta chyba všech liberálů, že říkají laissez-faire, laissez-passer. Ono se to 
udělá samo, musíme to svěřit trhu a on si to ten trh dá do pořádku.

A výsledky všech těchto nádherných myšlenek liberálů, které vypadají jako ohromný objev, vždycky 
skončí diktaturou. Protože ti liberálové přinesou tolik chaosu, tolik zmatku, že nakonec vždycky dřív 
nebo později přijde nějakej ten mocnej moula, kterej osloví davy, který trpěj tím chaosem. No a 
dostane se dočasně, než zase ztroskotá. Čili chyba Marxova není, že chtěl dirigovat. Ten chtěl 
dirigovat tu ekonomii, aby všichni lidé byli svobodní. To byl liberál, to byla myšlenka liberální. Chtěl to 
svěřit pánům inženýrům, který se budou o tu ekonomiku starat, aby všichni mohli dělat, co jim hrdlo 
ráčí.

Prostě to nejde. Bez řádu to nejde. Doufat, že trh vyřeší kulturní problémy, je nesmysl. Ten vyřeší 
jenom prodávání a kupování. A jsou věci, který se nedají kupovat a nedají prodávat a nebo, který se 
můžou prodávat jenom jako tak za přibližnou cenu, jenom počítanou na něčem jiným, ale kultura 
sama se přece nedá zaplatit. Čili toto je chyba. Aby bylo jasno tedy přinejmenším o mém stanovisku.

Teď se vrátíme k tomu citátu tedy. Tuhle mě v Paříži někdo nazval posledním marxistou, obraz je 
velice ozdobný, ale jak jsem připomněl: Je stejně důležité jako hmotné potřeby, já bych dokonce řekl, 
je důležitější než hmotné potřeby, je lidské úsilí o uznání, o sebepotvrzení. Ani to nestačí, to každý 
rozumný člověk ví, že ani tohle není ono. Člověk především než uznání... K čemu je mně uznání, když 
jsem otrávenej z těch, co mě uznávají. K čemu je mně rehabilitace po tolika letech, když mě 
rehabilitujou lidi, od kterejch já bych radši tu rehabilitaci nechtěl. Tedy ani toto není to nejdůležitější.

Já žádám, abych byl uznán někým, koho já uznávám. A jak je to možné? To zas není poukaz k 
subjektivitě. Prostě to, že se navzájem uznáváme, to ještě pořád může bejt malá mafie. Ne, my se 
uznáváme proto, že navzájem odpovídáme jakýmsi normám, který my jsme si nevymysleli. Čili toto je 
to nejdůležitější pro lidi. A toto je to, co hejbe dějinama, ať nám říkají machiavellové a další odborníci 
cokoliv.

Ale to je doplněk k tomu. Funguje to zcela neekonomicky, rozumí se to úsilí o uznání, úsilí o 
sebepotvrzení. Funguje to docela neekonomicky. Na zisk přitom zpočátku nikdo nemyslí. Zajímavý, že 
zpočátku. Samozřejmě pak se to všecko, co začne výborně, tak se časem teda také zas nějakým 
způsobem vymkne a dostane se na scestí. O tomhle říkal vynikající středoevropský myslitel, známý 
spíše jako spisovatel, ale daleko větší myslitel než spisovatel, Hermann Broch. Říkal, že všude tam, 
kde se objeví nová velká hodnota, v patách za ní jdou příslušné pahodnoty. A dokonce to 
formuloval... původem Žid, ale už neorganizovaný, takový poevropštěný, těžko říct pokřesťanštěný, 
to jistě ne, ale poevropštěný, který už se necítí být Židem a necítí nutnost se stát Židem. To ještě taky 



bylo v letech, kdy ještě nebyl holocaust, dneska vlastně každý Žid cítí takovou vnitřní povinnost se 
přihlásit k něčemu takovému.

Tedy tenhle ten Hermann Broch napsal řadu esejů, které jsou neobyčejně hluboké, a tam mezi nimi 
také o tomhle tom, a je to v článcích o kýči. A ukazoval, že prostě je jakési falešné pojetí kýče, že to je 
neumění. A on říkal: To nejde. Když někdo něco neumí, tak neumí ani ten kýč. Kýč udělat musí někdo 
umět. To je té industrie, takovej Disney, to je kýč, umělej kýč, kterej ten člověk umí udělat. To není 
neumění, kýč. Kýč je paumění. Želvičky a takovýhle věci. Tedy Hermann Broch mluví o vynikajících 
kýčích.

Mluví o geniálním kýči. My si nesmíme myslet, že prostě něco takového jako geniální kýč není možné. 
Naopak. Právě takový je nejdůležitější, protože je nejnebezpečnější. Hermann Broch to chce 
podtrhnout, zdůraznit, dramatizovat, a tak říká: Všude tam, kde je Kristus, vždycky se musí objevit 
velice rychle po něm antikrist. Kýč, to je antikrist. To není takovej ten chudinkej Drdův čert někde u 
mlejná. To je antikrist.

To víme i z jiných srovnání. Třeba lež. Já to vždycky říkám tak, že lež, na které každý pozná, že to je 
lež, není nebezpečná. Nebezpečná je taková lež, která se velice téměř k nerozeznání podobá pravdě. 
Taková lež je nebezpečná. My si nesmíme myslet, že když jsme začali používat pod vlivem 
matematiků slova pravděpodobnost a ta pravděpodobnost stále stoupá a stoupá, až končí jistotou, že 
čím je něco pravděpodobnější, že se to skutečně blíží pravdě. To je omyl hrubý. To může platit v 
matematice, ale neplatí to v životě. Pravda buď je pravda, nebo není pravda. Polovičatá pravda nebo 
čtvrtá pravda, tříčtvrteční pravda je lež. A lež je to čím tím větší, čím větší procento pravdy v sobě má. 
To je jakási zásada, dokonce může být vytržena z kontextu a může nám sloužit. Budu číst dál.

Na zisk přitom zpočátku nikdo nemyslí. Chce se osvědčit. To je to uznání, chce se osvědčit, tak je to. 
Jak probíhá dějinný proces, viděl daleko zřetelněji Hegel. Racionální boj o uznání, jehož iracionálním 
projevem je nacionalismus, pokládal za rovnocenný usilování o blahobyt. Tedy ten Hegel. Čili 
racionální boj o uznání, jehož iracionálním projevem je nacionalismus.

Když někdo bojuje o uznání, je to v pořádku. Ale když bojuje o uznání ve smyslu nacionalismu, tak to 
je iracionální. To je málo, po mém soudu. Iracionální může být někdy ještě smysluplné. Po mém 
soudu to je Fehltritt, jak říkal Freud. To je chybný krok. Chtít být uznán bez toho, že můžu předložit, 
na základě čeho mám být uznán. Chtít být uznán jenom na základě toho, že patřím k nějaké skupině, 
například k Sparťanům. Nebo k Čechům. K Doudlebům.

Co to je? To je iracionalismus a to je nesmysl. Já se pamatuju, jak jsme se jako děti rvali slávisti a 
sparťani. Nikdo nevěděl, proč si zrovna zvolil, že bude slávista a že sparťan. Přitom pochopitelně 
nešlo o členství v nějakých spolcích, nešlo o členství ve fotbalové jedenáctce, prostě bez ohledu na 
to, jestli někdo uměl nebo neuměl kopat, tak se musel někam zařadit. A když se to někomu nelíbilo, 
tak si zvolil klokany. To byli na kraji Vinohrad a hned to bylo pod kopcem dole, hrála Bohemians. To je 
nonsens.

U dětí je to možno pochopit. Ale na začátku nacionalistického období bývalo dobrým zvykem, že si 
národy volily takové cesty, že překládaly světovou literaturu. Aby aspoň, když nemají vlastní, měli 
přeloženo to nejlepší ze světa. Víte, co udělal náš Vrchlický v tomto smyslu. Ale chtít mít hvězdičku, 
protože jsem se narodil zrovna tady... to je absurdní.

Pochopitelně nemohou to zjednodušovat. Jak to vzniklo, všechno to okolí tady musí být vzato 
náležitě v úvahu. Ale je to absurdní. Jediná perspektiva Evropy, která se musí pochopitelně bránit, 
páč dneska si uvědomuje Evropa čím dál víc – a to už také na Západě, nejenom na Východě – ještě za 



první republiky psal náš Rádl, že na Západ od Evropy platí jiný pojem národa. To byla pravda. Dneska 
už to není pravda.

To, co se říká, že je čechoslovakismus takzvaný, jak se tomu nadává, a to si vymysleli, nebo hlavně to 
šířili nikoli Slováci, nýbrž marxisti. Byl to útok na republiku. To všecko patří do dějin a jistě chápete, že 
mluvit o rozumu v dějinách znamená také mluvit o nerozumu v dějinách. Takže všechno se tam vejde.

Tady byly skutečně dvě koncepce československého národa. Ta jedna byla přízemně pragmatická. Šlo 
o to, že Němců bylo víc než Slováků. A tak se uměle vytvořil československý národ, aby Němci byli 
zatlačeni do menšiny. Tato pragmatická koncepce se prosadila tak, že dneska je jediná známá a 
zapomnělo se, že to byl způsob boje proti Němcům a nikoli proti Slovákům. To je důležitá věc. 
Čechoslovakismus tohoto typu, tohoto prvního typu, byl vymyšlen na pomoc Slovákům, nikoli proti 
Slovákům. A když se dneska na to nadává, tak se na tohle zapomíná.

Pochopitelně na pomoc velmi problematickou. Takhle se nepomáhá. Protože tady se pomáhalo na 
účet Němců. I když s Němci byly všelijaké zkušenosti. Toto byl začátek Československé republiky. 
Budeme zakrátko vzpomínat výročí, pravděpodobně naposled jako Čechoslováci. A tak je dobré si 
připomenout, že Československá republika nezačala nejšťastněji, poněvadž jedním z prvních kroků si 
postavila proti sobě Němce. Víc než tři miliony Němců. Ty i tak byli nespokojeni, byli otráveni. Ale 
ještě se jim to osladilo tím, že se měli považovat za Čechoslováky.

Jak se má Němec považovat za Čechoslováka? Žádný lepší název se nenašel než tento provokativní. 
Totéž platilo o Maďarech, jak se má Maďar považovat za Čechoslováka. Rusín, Ukrajinec, Polák. Jak se 
má považovat za Čechoslováka? Proč to nebyl neutrální název? Tak to je první věc.

Potom by se dalo pokračovat, že tato republika si postavila proti sobě velmi rychle katolíky. Protože 
se hlásila k husitství, Tábor je náš program. Já jsem protestant, nemluvím jako katolík, já si tohle 
můžu dovolit říct. To byla hrubá chyba, druhá. Katolíků bylo hodně, i když tehda tady bylo velké hnutí 
pryč od Říma. Můj nejmilejší filozof český je Rádl, ale Rádl v 21. roce publikoval knížku Náboženství a 
politika, kde říká, že katolická církev je nenapravitelná, neopravitelná, že to je vyřízená veličina. 
Dneska vidíme, jak se hrubě mýlil.

Tedy to je druhá věc. Zase samozřejmě katolíci moc nadšení nebyli pro první republiku. Protože přišli 
o mnoho výhod, o mnoho privilegií, podobně jako Němci. Němci si tady za staletí po Bílé hoře taky 
vydobyli jistého postavení, které neodpovídalo a které uvádělo ty ostatní národy – samozřejmě 
rakouští Němci – do pozice občanů druhého nebo třetího řádu.

Teď se zatlačili do pozice občanů druhého řádu Němci a zatlačili se tam také katolíci. Se Slováky se 
jednalo všelijak. Na Slovensko se posílali lidé za trest. Ovšem byli tam také vynikající lidé a každý 
Slovák, který má kus cti v těle, přizná, jako už to řada udělala, že to byli Češi, čeští profesoři, čeští 
učitelé, kteří učili slovenskému jazyku na Slovensku, poněvadž tam učitelů nebylo.

Čili že ze slovenštiny se stal tak stabilizovaný jazyk, o to mají Češi ohromnou zásluhu. Ale zároveň se 
na Slovensko všelijací úředníci, kteří se dopustili všelijakých přehmatů a tak dál, posílali za trest. 
Samozřejmě že Slováci si zejména pamatují právě tyto případy. A to podobně my si pamatujeme na 
Němce. My taky nepamatujeme dost, čemu jsme zavázáni Němcům a bez čeho, bez Němců, by toho 
tady u nás nebylo. Taky si to neradi připomínáme. Hlavně si připomínáme, co zlého nám Němci 
udělali. A nemůžeme se tedy divit, že totéž dělají Slováci. Ale je třeba to pojmenovat.

Posléze čtvrtá skupina, kterou si republika postavila proti sobě, to jsou dělníci, proletariát. Když došlo 
k té velmi obtížné situaci po krizi nebo v té krizi, tak ačkoliv tady socialisté po válce představovali 



největší politickou sílu – a nebýt toho, že se komunisté odtrhli, tak v té době krize ještě stále měli 
většinu a stále měli vládu – o tu vládu přišli, že se štípili.

--- další strana kazety ---

Nějaká velkorysá pomoc lidem, kteří se ocitli bez zaměstnání, bez práce a bez jídla.

Tak se stalo, že samozřejmě v době Mnichova se tato republika bránit nemohla, i když byla 
vyzbrojena tak, že se mohla bránit. A dokonce mohla udělat první útok na Berlín třeba. Jenomže lidi, 
kteří byli u těch zbraní, byli nespolehliví. Bylo tam příliš mnoho Němců. Ti by se bývali museli hlídat 
někde v táborech, protože byli nespolehliví. A oni skutečně byli nespolehliví, to je zase další věc. Pak 
tady byla spousta katolíků, kteří nevěděli, proč hájit republiku. A dokonce kulturní činitelé prvního 
řádu. Prostě nejdřív mysleli, že Němci přicházejí katolíky osvobodit, a vítali je. A začali plivat na 
republiku.

Nemá cenu jim to vyčítat, ale je to fakt, se kterým se musí počítat. Je to doba, kdy katolíci u nás, 
aspoň část katolíků u nás, procházeli dobou velké hanby. To už je dávno, to už bylo odčiněno tím, co 
zažili na vlastní kůži v padesátých letech. Ale je třeba o tom vědět.

A potom Slováci, co udělali první? Necítili se tady doma. A teď viděli, kam to vede, tak udělali, co 
mohli, aby se zachránili. Aby se zachránili před tím, do čeho Čechouni spadli, to jest před 
protektorátem. A oni skutečně zachránili Slovensko, relativně svobodné, udělali ze sebe ten výstavní 
stát. Ukázalo se, jak Němci jsou ohromní, benevolentní: prosím, tadyhle ve středu Evropy může žít 
Slovensko uprostřed války, nedotčeno válkou. Na konci teprve už to nešlo dál, ale celou dobu to bylo. 
A Slováci na to vzpomínají jako na vynikající politiku, protože oni se skutečně řadu let zachránili.

Uvažte to vy Češi. Nemá cenu na ně nadávat, ale vědět, co to vlastně bylo. To byla politika, jak se 
zachránit. To je naprosto nemlich to, jako dnešní politika, jak se zachránit, je, že jdeme k Evropě. Tak 
tenkrát šli k Němcům. Vždyť to byla Evropa. Němci obsadili celou Evropu.

Za těchto okolností pochopitelně nebylo možno se bránit. Mnichov není vinou Benešovou. Je vinou 
celé československé politiky od samého začátku. S konfliktem se počítalo, a proto jsme byli 
nejvyzbrojenější zemí v Evropě na hlavu. Ale nepočítalo se s tím, kdo tuto zemi má obývat. Tady bylo 
příliš mnoho lidí, kteří se tady necítili doma. Jestli hodláme pokračovat v této politice, aby se v této 
zemi zas spousta lidí necítila doma, tak nám nehrozí nic menšího než nové katastrofy.

Tak to je k 28. říjnu předběžná příprava.

A teď dále k Fukuyamovi. „Po tisíciletí si navzájem konkurovaly různé společenské formy. Ze hry 
vypadávali jeden po druhém ti, kdo prohráli, protože je rozložily vnitřní rozpory.“ Posledním 
případem je socialismus se svým plánovitým hospodářstvím. „Na zeměkouli zůstala svobodná 
demokracie jako jediný politický ideál, proto mluvím o konci dějin.“

To psal ještě před katastrofou v Jugoslávii, a tak ho můžeme omluvit. Ale vidíme, že s tím koncem 
dějin to nebude tak hrr. On vůbec má takové pojetí... Tohle jsou všechno citáty z toho interview, ale 
když se vrátíte k té jeho původní eseji, tak tam uvidíte, že tedy dějiny končí tam, kde končí války. 
Vlastně to, co se v dějinách děje hlavně, jsou války. A když války skončí, tak dějiny končí. Pak už se 
lidem jenom dobře daří a všechno je taková uspokojivá nuda. Zatím se zdá, že nám to moc nehrozí.



Ale jde o tu koncepci, že nebudeme mluvit, teď konfrontovat to se skutečností. Literární noviny to 
interview nazvaly Dějiny – Vlak na konečné. Tak to ještě myslím, že těch stanic je tam daleko víc, než 
si Fukuyama představuje.

Ale na jednu námitku říká: „Sám nevím, zda konec dějin znamená něco dobrého.“ To zas my víme, že 
ne. Nebo já nevím jak vy, ale já vím, že ne. A říká: „Demokracii může uškodit právě její naprosté a 
konečné vítězství.“

Já nevím, může demokracii čekat něco jako naprosté a úplné vítězství? A dokonce takové, které jí 
uškodí? Vezměme pravdu. Může pravdě uškodit její naprosté a definitivní vítězství? To je otázka. Už 
mnohokrát si lidé, respektive někteří lidé a některé instituce, byli naprosto jisti, že už tu definitivní 
pravdu mají. A vždycky to byla katastrofa. No jenže oni neměli. Je vůbec něco takového možné, aby 
pravda definitivně vyhrála?

Že to neví Fukuyama, že má o tom nejasné představy, to mu můžeme odpustit. Ale v české tradici je 
to možné, aby Čech, trochu seznámený s českou historií, duchovní, aby si představoval, že je možné 
nějaké konečné definitivní vítězství pravdy? Když tady máme na prezidentské vlajce Veritas vincit. 
Donedávna, a marně jsme to měnili kvůli jednotě, aby to tam nemuselo být ještě znova vyšito 
slovensky, tak se to změnilo do latinského Veritas vincit – Pravda vítězí.

Já se pamatuju, že vaši kolegové o něco málo starší, kteří tady demonstrovali v listopadu před třemi 
roky, takže nosili občas, já jsem to jednou na vlastní oči viděl, vám známé, kteří to viděli ještě jinde a 
jindy, takže zřejmě toho bude víc: „Pravda zvítězila.“ Na transparentu, a teď zešlou víc: „Pravda 
zvítězila.“ Tak dneska vidíme, že ne. Ale mohlo by se to stát, že pravda zvítězí tak, že zvítězila už? 
Snad na konci věků, jak si to eschatologicky představují křesťané někdy. Ale rozhodně ne v dějinách.

Pravda totiž má na to takový báječný recept, aby nebyla ohrožena žádným svým vítězstvím. Možná že 
tak demokracie, svobodná demokracie, by se od té pravdy mohla tomu přiučit. Ten recept spočívá v 
tom, že pravda se distancuje od každého svého vítězství. Prostě a dobře, když se pravda definitivně 
prosadí a když už ji všichni uznají, tak se najednou ukáže, že to vlastně ani pořádná pravda žádná 
není, že skutečná pravda už je jinde, už je zas kdoví kolik kilometrů napřed.

Prostě pravda se hýbe. To není něco, co můžeme formulovat a teď to tady máme ve formuli. Pravda 
se prostě od každé formule zase tak nějak odtáhne, protože ta formule, to je něco, co patří do dějin. 
A teď jsme zase u svého tématu. Všechno má dějiny, všechno je dějinné. Není nic, co by se vymykalo, 
nic lidského, co by se vymykalo dějinám a dějinnosti. Včetně dějin samotných.

A to znamená, že pravda stále vítězí, vždycky je mocnější než cokoliv, co je dáno, co se etablovalo, co 
se prosadilo, co se dovolává té pravdy a co tady představuje tu pravdu, co ji reprezentuje, nebo chce 
reprezentovat. Co si dělá ten nárok, že tu pravdu má. Ale ovšem ve chvíli, kdy toto kdokoliv udělá, tak 
ta pravda se s ošklivostí od něho odvrátí.

To je velice dobrý recept. Může tohleto udělat demokracie? Ale může, samozřejmě, vždyť to také 
dělá. Co jsou volby jiného, než že se znovu rozhoduje. Jsou si toho všichni voliči dost vědomi? Víte, 
kolik voličů tady, a nejenom u nás, všude v těch demokraciích, jde k volbě, protože předem vědí, co 
to je pravda, co to je správné, kdo to má vyhrát? A nejraději by přemluvili všecky kolem a vyvolili to, 
co oni volí, místo aby uvažovali každý sám u sebe, která ta strana, který ten program, která ta 
osobnost tak nejspíš asi pomůže tomu, aby pravda zase nějakou chvíli vítězila, nikoli zvítězila. Aby 
vítězila.

To jsou volby. To je vynikající vynález demokracie, demokratický. A každý vynikající vynález, jak jsme 
před chviličkou slyšeli, každá vynikající idea má za sebou ihned takovou paideu, pavynález, který to 



všecko zmrší. Nesmíme si myslet... a to je zase to, co dělá pravda. Protože teprve ve světle pravdy 
vidíte, že to je zmršeno. A to pravda by nemohla dělat, kdyby se s čímkoli příliš svázala.

Tak tady vidíme, jak ten rozum v dějinách přece jenom, i takhle abstraktně, není tak úplně 
absentující. Ono to má trochu smysl. Tedy naprosté a konečné vítězství je blbost, že? Demokracie ve 
chvíli, kdy by naprosto a konečně zvítězila, přestává být demokracií. Konečně zvítězit, to znamená 
nikdy už nepřipustit, aby se to zhoršilo, to jest už nikdy volby. Samozřejmě, demokracie nemůže nikdy 
zvítězit na déle než na ty tři, čtyři, pět let, podle toho, jak to kde mají. Demokracie nemůže zvítězit na 
víc.

No a dokonce byli teoretikové, kteří říkali, že demokracie je každodenní plebiscit. Samozřejmě ne ten 
organizovaný s těmi lístečky a s chozením někam do škol a házením do bedýnek. To je plebiscit celým 
chováním, celým jednáním, kterého se dopouštíte. To, jak žijeme, to je ten plebiscit. Ne jenom ten 
den voleb.

Já myslím, že na tom cosi je. Demokracie přece není jednou za čtyři roky. Demokracie je to mezi těmi 
volbami. To je demokracie. Nebo měla by být. A tedy každodenní plebiscit tím, co děláme, tím, jak 
myslíme, tím, jak jsme kritičtí, jak uvažujeme, zda to či ono. A jak nejezdíme ve vyjetých kolejích s 
klapkami na uších a na očích. To je pak demokracie.

No a pak tam má ještě, můžeme to probrat celkem, žádná chyba, další citát: „Tvrdím pouze, že 
Nietzscheho pochmurná vize je jedinou alternativou k Hegelovu racionálnímu modelu. Kdo jako já 
věří spolu s Hegelem v triumf demokracie, musí brát také v úvahu průvodní nebezpečí. Nikdo 
nekritizoval Hegela tak výstižně jako Nietzsche a jeho varování před všeobecnou nudou a regresí 
bychom neměli opomíjet.“

Tady hned vidíte, jak vlastně to ocenění Nietzscheho je věcné, protože on si taky přece konec dějin... 
to je to, o čem mluví Nietzsche. Nuda a regrese. Čili pojetí hegelovské, trochu revidované, upravené a 
opravené Nietzschem.

A poslední citát: „Problém je uvědomit si, že se demokracie nezakládá jen na rozumu. Ve hře je i 
mnoho iracionálního. Například náboženství,“ to mně vstávají chlupy na zádech tedy, ale... 
„Zakladatelé Spojených států byli zbožní osadníci.“ No, to si můžete přečíst, to je pravda a je to 
důležité pro Spojené státy a přečtěte si Tocquevilla, který vyšel teď nedávno ve dvou svazcích, vřele 
doporučuji. To je škola demokracie. Je, jak bylo v jedné recenzi teď v Literárkách poznamenáno, 
jenom velikánská škoda, že nemáme takového Tocquevilla o Rusku, carském a Sovětském svazu. To 
by bylo něco, že.

Ale máme o Americe. I když je to už teda bohužel sto padesát let staré, víc ještě. „Zakladatelé 
Spojených států byli zbožní osadníci. Odtud jejich společenské cítění, vědomí povinnosti a smysl pro 
rodinu. S obavou pozoruji, jak západní společnost ztrácí svůj náboženský základ.“

Zrovna se necítím nejlépe, když se Japonec o nás Evropanech vyjadřuje a s obavou pozoruje, jak 
západní společnost ztrácí náboženský základ. Tak proč tam v tom Japonsku nezůstal? To bychom se 
chovali nespolečensky. Dosvědčuje to vysoké procento rozvodů, ztráta odpovědnosti, brutalita a tak 
dále. Má pravdu, ale měli bychom si to říkat sami. Proč máme čekat na to, že nám to bude říkat 
Orient? On je to americký Japonec samozřejmě, ale vezměme to vážně. To si máme říkat my. My 
sami. Proč máme mít vztek na nějakého Japonce, že nám to říká? Ať to říká klidně, ale hlavně když si 
to budeme říkat my. Když my si vytáhneme to břevno ze svého oka, abychom viděli tu třísku v oku 
bratra svého.



Náboženství je důležitá sociální vazba. Musí se však začlenit do demokracie. On se z té Ameriky naučil 
to nejhorší, ne nejlepší. On by měl přijet do Evropy, trošku se poučit o té Evropě, nad kterou si tady 
klade otázky a s obavou pozoruje. Začlenit náboženství do demokracie? Především už náboženství, 
neví, o čem mluví. Křesťanství není náboženství, jenže to spousta křesťanů neví. A začlenit do 
demokracie, co to je? Řekněme tedy, nemluvme o křesťanství, začlenit pravdu do demokracie.

Naopak snad. Demokracie se musí konformovat s pravdou. Začlenit pravdu do demokracie, prosím 
vás, co to je? Že se bude hlasovat o pravdě? Že se bude hlasovat o církevních dogmatech? Že se bude 
hlasovat o tom, jestli bližní je tenhle nebo jenom támhle ten? To je demokracie, hlasování, plebiscit. 
Hlasuje se snad o pravdě? Co tam všechno do té demokracie chce začlenit? Prostě jsou věci, a to jsou 
ty nejdůležitější věci v lidském životě, které se začlenit do demokracie nemohou a nesmějí. Například 
soukromý život. Do toho nemá žádná demokracie, protože demokracie je státní, společenská forma, 
co mluvit. Leda když to vybočí. Leda když dojde k excesům. Soukromý člověk je soukromý člověk, 
soukromý život je soukromý život, to je něco jiného než společenská záležitost. Že to má důsledky, to 
je jiná věc, ale stát musí mít někde meze, za které nesmí.

Mně se teď včera stalo, dostal jsem dopis od jednoho bývalého redaktora Státního pedagogického 
nakladatelství, u kterého byly dvě kopie. Jednak neschopenka, jednak jeho odvolání nebo stížnost. 
Prostě za našich časů, teď v létě, se stalo, že dva policajti inzultovali redaktora, bývalého teda, 
momentálně bez místa. A že ho dovlekli k doktorce a když si chtěl u doktorky vypůjčit tužku a papír, 
protože mu všecko vzali, a chtěl si poznamenat číslo těch lidí, tak přivolali další dva, čtyři ho vyvlekli z 
té ordinace a dovlekli ho zase do cely.

Já jsem myslel, že s tím se skoncovalo. Já jsem to zažil mnohokrát, mě taky tahali a okopávali, ale 
přece to byla minulost. A to se teď děje zas. Kdyby to byl jenom jeden jediný případ, tak kde je ta 
demokracie? Jak to, že se tady všecko nechvěje teď?

Tedy začlenit do demokracie. Demokracie musí mít své meze a policajti musejí mít své meze. Já tam 
mám celou řadu svých přátel, se kterými jsme pracovali léta. Jsem zvědav, jestli se mi podaří s nimi 
vůbec promluvit, protože jsou nedosažitelní.

Tedy demokracie je tady od toho a celý ten systém je na tom založen, že ve chvíli, kdy je něco 
porušováno, tak demokracie je od toho, aby začali lidi protestovat. To patří k tomu. Demokracie je 
politický a sociální systém, který je principiálně napravovatelný, opravovatelný, reparabilní. A ten 
systém to umožňuje, ale záleží jenom na těch lidech, jestli se také v rámci toho každodenního 
plebiscitu chovají jako demokraté. Nám totiž nestačí systém demokratický, my potřebujeme 
především demokraty.

Tak to byly poznámky k Fukuyamovi. Ten obletěl svět a diskutuje se o něm, bylo potřeba také o něm 
něco říct. Vřele vám doporučuju, abyste tomu trochu věnovali pozornost, abyste věděli, když přijdete 
do kavárny, když někdo bude mluvit o Fukuyamovi, co si o tom myslet a eventuálně se vmísit do 
rozhovoru.

Kdybychom už chtěli vyjít jen z tohoto tématu, co nám předložil Patočka jako konec Evropy nebo 
Fukuyama jako konec dějin, a možná, že by se sem hodilo ještě říct, že první o konci dějin mluvil 
právě Hegel. Jako filozof. Kdybychom neřekli to „jako filozof“, tak nemáme pravdu, protože o konci 
dějin se mluvilo už dávno, například po pádu Říma. A byl to Augustin, který napsal mnohasvazkové 
dílo latinsky De civitate Dei, kde ukazuje, že pád i toho největšího impéria světového, jako byl Řím, 
prostě není nic, čeho bychom se tak nějak extra měli bát. Že to neznamená konec dějin, že to 
neznamená konec světa, že všechno půjde dál. Musíme se chopit práce samozřejmě, ono ne samo.



A to proto, že my přece nejsme jenom občané nějakého státu nebo malinkého státečku, my teď 
budeme občané velmi malinkého státečku, i když jsou ještě menší. Že nejsme jenom občany toho 
státu, že jako lidé jsme především občany státu Božího, říkal Augustin. A ten stát Boží prostě 
nepadne. Kdyby se stalo cokoliv tady na tom světě, tak my především máme tady pas.

Nikdo nám nemůže vzít, poněvadž ho nemáme v kapse, nemáme ho v tašce, v aktovce, nikde, prostě 
máme pas, máme to vyraženo ani ne na čele, nýbrž nějak v celé osobě, v celé své osobnosti. Jsme 
občany státu Božího. To si můžeme interpretovat různým způsobem, ale znamená to, že jako občané 
státu Božího požíváme jistých privilegií, která nesmí žádné impérium, ani to největší, porušit. To je 
vlastně koncepce toho, že každý stát na tomto světě, každý stát v dějinách má své meze. A ty meze 
nejsou abstraktní, nejsou kolektivní, nýbrž tyto meze má vůči každému jednotlivci. Každý jednotlivec 
je víc než jenom občan.

A chtít zapojovat všecky lidské vztahy a všecky lidské záležitosti do státu a držet, že stát je ten 
absolutní suverén, to je něco nedemokratického a protidemokratického. Bohužel se to stalo i v 
demokraciích jakousi samozřejmostí. Ale nemělo by to tak nadále být a je potřeba i všechny ty 
podniky, spolky, organizace a všechno to úsilí o prosazení a respektování lidských práv chápat jako 
hledání meze, za kterou žádný stát jít nemůže v případě jednotlivců.

Víte, že tady byla jakási docentka Srnská, která dostala profesuru na právnické fakultě za to, že 
napsala nejdřív článek, pak i dokonce knihu, že lidská práva a ty dokumenty o lidských právech a 
všecky ty mezinárodní dokumenty jsou součást mezinárodního práva, která nemá žádnou přímou 
relevanci, žádný přímý dopad na vnitrospolečenské, vnitrostátní právo. To je samozřejmě sofisma 
všecko, ale toto právě nesmíme připustit. Lidská práva, to jsou práva jednotlivce, která nesmí být 
rušena žádným kolektivem, žádným státem, žádnou organizací, nýbrž musí být respektována. A 
respektována nejenom druhými individui, nýbrž právě těmi institucemi a tou nejvyšší institucí, 
státem.

A tak když bychom chtěli vyjít už jen z toho tématu, z toho konce ať už Evropy, konce části dějin, 
konce jedné epochy, nebo konce dějin vůbec, ale zůstaňme u té Evropy. Klade se nám nutně otázka, 
zda onen údajný konec Evropy znamená vyústění rozumné či nerozumné. Nejde jenom o to 
popisovat, že něco končí. Třeba posoudit, jestli je dostatečný důvod pro to, aby to končilo. Je to 
rozumné, že končí Evropa? A tato otázka musí být položena jak neevropanům, tak evropanům. A 
každý to bude řešit asi jinak.

Tedy jestliže Evropa končí, jak nám tvrdí Patočka, tak je otázka, zda tu jde o vítězství rozumu, že 
konečně skončí ta Evropa, anebo jde-li spíše o jeho prohru. Tato otázka má smysl jen pro ty, kdo 
nehodlají rezignovat před fakticitou. A tvrdit: to nemá smysl, tato otázka, prostě otázka je jenom ta, 
zda končí, nebo nekončí, jaká je fakticita. Ale to není pravda, poněvadž když končí, tak my chceme 
vědět, jestli máme pomáhat, aby skončila rychleji, anebo jestli máme bránit Evropu svými životy. To 
je otázka. A žádná fakticita nám na tuto otázku nedá odpověď.

Historicismus pozitivistického typu hledá stále fakta. Ale tady jde o rozhodnutí. Tady jde o nasazení. 
Před námi je ne fakt, nýbrž výzva. A na tu výzvu máme odpovědět. Ale abychom na ni mohli 
odpovědět, tak nejprve musíme vědět, jaká ta výzva je, jaký má smysl. My té výzvě musíme 
porozumět. Tady se něco stalo najednou. My starší máme ještě v dobré paměti, že za tu minulou éru 
pořád docházelo k nějakým pokusům o zlomení té komunistické diktatury. Jenom tady ve východní 
Evropě první ten pokus v třiapadesátém roce byl v Berlíně.

A já tady sebekriticky říkám, byl rok potom, když jsem dostudoval tady na této fakultě, a byl jsem na 
vojně. A říkal jsem si: No jo, Němci, nějaký ty zbytky ještě esesáků nebo kterýho čerta, tam s nima 



tolik nezatočili, vstoupili do partaje, tak teď se pokoušej o něco takovýhohle. Pak jsem se vrátil z 
vojny domů a po dvacátém sjezdu, kde Chruščov přečetl ten tajnej dokument, tak najednou došlo k 
takovýmu pokusu o zvrat v Maďarsku. A já, hlupák jeden, jsem si říkal: No jo, v Maďarsku, to zas tam 
ty horthyovský přežitky, oni se tam zase kumulujou, ono vlastně celou tu dobu mezi válkama to byl 
fašistickej nebo skoro fašistickej stát, není divu.

V té době taky samozřejmě byl październik polskej. To už bylo trošku něco jiného. To už jsme 
naslouchali se zájmem, četli jsme knihy, tam teď vznikly potom takový zajímavý časopisy, taky tam to 
nebylo tak krvavě potlačeno. Chruščov se nakonec nechal přesvědčit, že si to Poláci udělají sami. Tam 
byl propuštěn z vězení důležitý komunistický funkcionář, tam to totiž tolik nepopravovali jako u nás, 
protože tam ten odpor Poláků byl daleko větší, u nás žádný, takže se popravovalo vesele. No a ten se 
stal hned tím šéfem, kterej to vedl, měl důvěru sovětskou, měl důvěru domácích a podařilo se z toho 
něco udělat. Ale ani v Maďarsku to nakonec nedopadlo nejhůř, za několik málo let se ukázalo, že 
nový kurz znamená ulehčení proti tomu, co bylo předtím. Nebyl to pouhý návrat zpátky. To bylo na 
pováženou.

Proto se začalo také u nás. A teď zdůrazňuji prosím na oživení paměti, vy jste mladí a nepamatujete 
to. Teď se všichni komunisté hází do jednoho pytle. Jenomže celej národ držel hubu a byli to jedině 
komunisté, členové partaje a funkcionáři, který tady začli formovat jakousi vnitrostranickou opozici.

A říkal jim reformní komunisté. To byli jediní, kteří s tím začali, a prosím, filosofové tam byli mezi 
prvními. V roce padesát sedm, rok po maďarských událostech, přibližně ani ne, tady v Literárních 
novinách začali filosofové publikovat články. A to jsme kulili oči, my, kteří jsme stáli stranou. Začalo se 
něco dít. Ústřední výbor dostal strach, svolal zvláštní konferenci, na kterou nesměli jít ti 
proskribovaní, nechal si to odhlasovat a teď co bylo. Poněvadž ústředí odporu bylo ve Filosofickém 
ústavu, tak Filosofický ústav byl rozehnán. Pracovníci Filosofického ústavu byli posláni do různých 
velkých závodů pražských i mimopražských. Nemýlím-li se, tak Kosík byl někde v ČKD stranickým 
tajemníkem, Kamarýt byl v Ústí v chemičce, Sviták, nemýlím-li se, byl na pražských jatkách.

A jak se tak všichni rozehnali, byl zavolán z Moskvy již podruhé v tomto století profesor Kolman, který 
se stal šéfem Filosofického ústavu a očekávalo se, že tam udělá pořádek. Udělal. Totiž že všechny 
stáhl zase nazpátek a že se spřáhl zejména s Kosíkem. A kdykoli jel do ciziny, tak bral Kosíka s sebou, 
aby se okoukal. A Kosík se stal, ne díky tomu, také díky tomu, že je chytrý a že napsal knihu, která 
nedělá českým marxistům a nebude dělat ani v budoucnosti hanbu, která ještě teď, já nevím, v 
kolikátém vydání byla zas vydána loni nebo předloni v Německu znova, tu Dialektiku konkrétního, 
kterou tady už nikdo nečte zas.

Svolal to všecko a ten Filosofický ústav od té doby představoval ustavičně jakési malé filosofické 
druhé centrum v partaji. A tenkrát nikomu se nesnilo o tom, že by něco také k tomu přidal. To dělali 
jenom ti straníci. Já bych rád, abyste si tohleto uvědomili, a když vás krmí tím, že no jo, 
osmašedesátníci. Abyste věděli. Dějiny jsou dějiny, ty se nedají překrucovat. Tady všichni drželi huby. 
A já jako nemarxista a nekomunista jsem svědek, a dokud mně nikdo tu hubu nezavře, tak to budu 
svědčit.

Tedy důležité na tom je vědět, co se dělo. Tehdy před každým byla ta otázka otevřená. To byla výzva. 
Dvacátý sjezd byl výzva, povstání v Maďarsku bylo výzva, polský październik byl výzva. A potom 
samozřejmě výzva celému světu, jak to interpretoval Patočka. Trochu se s tím pravda, možná, že to 
přeháněl. Mluvil o tom, co se tady o šedesátém osmém, o pražském jaru, jako o naději pro celý svět. 
Já jsem s ním mluvil v červnu, koncem června šedesát osm. Počátkem července jsem s rodinou 
odjížděl do NDR poprvé. A Patočka byl prostě úplně vizionářsky přesvědčen, že toto je ta cesta. Že 
kapitalismus je vyřízen, s kapitalismem už nic nebude. Ten už se teď musí socializovat a také se 



socializoval kromě nás. A socialismus, to přece nebyl socialismus, co tady bylo. Teď je potřeba 
rehabilitovat myšlenku socialistickou. A to dělají právě reformní komunisté.

Toto bylo přesvědčení Patočky. Ne jenom jeho. Já to uvádím jenom proto, že dneska každý Patočku 
cituje a to ve všech pádech a hlásí se k jeho žákům, ale na tohle nikdo nevzpomene. Já to neříkám 
proto, abych – doufám, že mně rozumíte – abych Patočku zesměšnil, nýbrž naopak. I když tenkrát 
jsem se s ním hádal a říkal jsem, že to takhle jednoduché není, abychom se stali nadějí světa tak 
zadarmo, jak to bylo v šedesátém osmém. A napsal jsem pak ještě rychle, než jsem odjel, tak jsem 
napsal článek do Tváře, který pak nemohl vyjít, ale řada lidí ho zná, poněvadž byl aspoň v obtazích k 
dispozici, který jsem končil tím, že takhle jednoduše to v dějinách není, že po vině přichází trest. A ten 
článek pak měl vyjít v prvních zářijových dnech a to nebylo možné a hoši z Tváře si mysleli, že by 
neměl vyjít. Já jsem tenkrát byl pro, aby vyšel. Oni říkali, že by to znamenalo konec Tváře. Ono to 
stejně znamenalo konec Tváře. Takže navzdory tomu, že jsem s ním nesouhlasil, tak bych tuto 
myšlenku chtěl připomenout jaksi na poctu Patočkovi. Ne na to, abych ho zesměšnil. Neměli jsme 
skončit? Asi jo. Takže daleko jsem se nedostal, poněvadž jsem tam vsunul spousta...

Jiný hlas: ...potom vám vyjde a černý člověk bude mít každý odlišné to ti en einai a nesmíte ho 
nazývat, že dvakrát člověk je, protože to musíte vyjadřovat jenom tím, co mají oba společné. Chápete 
toto? Tedy pokud složené znamená složené z podmětu hypokeimenon a vlastnosti, tak pro tuto 
složeninu nelze nalézt to ti en einai. Viz kabát. Co to tedy je? Definice, co to je horismos? A abych 
přešel ještě k dalším otázkám, 1032 a2 se říká: to ti en einai určitého jsoucna je to, čím jakožto toto 
samo je. Hoper. Hoper tode ti. To hoper tode ti, to je to jakožto toto. Hoper. Jakožto toho. No, 
přesněji přeloženo to musí být tode. Tohle. A to ti to blíže určuje. Ti Němci překládali toho druhu a 
my jsme to přeložili obratněji. Jakožto takový, takovýto úhel. Takovýto, jo? Tak. To ti en einai určitého 
jsoucna je to, čím jakožto toto samo je. Jakožto toto, takový tohle samo. To tam už není s tím řeckým. 
Samo je. Vyšli jsme: jsi, člověče – mluvím tady – jsi vzdělaný o sobě? Sám o sobě? Takže těmi různými 
protipříklady, co jsme měli, jsme došli k tomu – vlastně vyřadili jsme určité příklady jako nevystihující 
nebo nedodržující pravidla, když si něco myslíme jenom, jak je samo o sobě. Když samo o sobě chci 
říci, že to nemá nic jiného, nýbrž ze sebe sama. A teď slyšíme, že bytostné jádro, to to ti ēn einai, to, 
co věc činí, čím je, je nikoliv nějaké určení, které je od toho jsoucna odlišné, které k němu připadá, 
jako třeba bílé nebo černé nebo vzdělané. Nýbrž je to to, čím jakožto toto samo, takový tohle, je. Čím 
je.

Divný, že jsme zjistili tak málo. Ale když si uvědomíte, z čeho jsme vyšli už v té aristotelské kategorii, 
že jsme našli, že jsme tam viděli dva aspekty substance. Tu její samostatnost oproti právě těmhle 
přidávaným vlastnostem. Oproti tomu substance byla něčím samostatným a to ostatní bylo na ní 
nebo o ní vypovídáno. Ale že ta substance měla ještě druhý aspekt. To, co jsme jednou překládali jako 
samost, svébytnost nebo jak se tady vzpomíná idiotství, to, co patří jí samé jako její. Její obsah, čím se 
totiž liší kůň od krávy, jak jsme tady vykládali. Ale čím se... a zrovna tak se liší barva od barvy, víte to? 
Ale barva od barvy se sice liší, ale nesplňuje tu druhou podmínku substance. Totiž samost...


