Rozum v déjinach [1992]
8. ¢ast
[strojovy, neredigovany prepis - model Gemini Pro 3 preview]

...ktery ma tento charakter. Neni to sdélovani informaci, neni to komunikace v tom bézném slova
smyslu. Je to cosi mnohem hlubsiho, mnohem podstatnéjsiho. A ted, kdyZ to ddme do souvislosti se
v§im tim, co jsme Fikali, tedy je to logos, ktery je néjak mezi témi, kdo vstupuji do toho rozhovoru.
Nebo jinak to mGzeme fict, to je jenom preklad, to dia je mezi. Je to logos jako prostor, do néhoz
vstoupili vSichni a ten logos se stal jejich spolecnym logem. Oni se zdGvéfili tomu svétu, do néhoz
vstoupili, tomu prostoru logu. Tedy ten maly svét toho rozhovoru. Ne svét viibec, kazdého rozhovoru.
Toho rozhovoru jakozto udalosti. Prosté nékolik lidi se domluvi a zaénou o né¢em hovoit, tak jak to
zname z téch Platonovych dialogu.

A tam na jedné strané se ocitaji lidé, ktefi jsou pfedem presvédceni, Ze to dobre znaji. To jsou ti
znalci, kteri védi, jak to je. A pFichazi Sokratés, aby jim daval otazky, a predstira, Ze on o tom nevi. On
fika, Ze to nevi. Nakonec se ukaze, Ze v pozadi je jistd koncepce, aspon v tom podani Platénové, Ze
prece jenom ten Sékratés néco vi vic nez ti druzi. TotiZ ti druzi se domnivaji, Ze néco védi, a Sokratés
je o to moudfrejsi, Ze vi, Ze nic nevi. O to je jenom moudrejsi, ne Ze by mél néjaké védéni navic, nybrz
jediné si uvédomuje, Ze nic nevi, zatimco ti druzi si to zatim jesté neuvédomuji.

TakZe na jedné strané je muz, ktery si nedéla iluze, Ze by néco védél. Dokonce je velmi kriticky vici
tomu, co se domniva, Ze vi, a vi, Ze to je pouha domnénka, Ze vlastné nic nevi. A pak prichazeji tam ti
odbornici, kterym Sokratés klade otazky, a oni nejdfiv zacinaji odpovidat jako odbornici, jako védouci.
A Sokratés je postupné viechny usvédéuje, Ze se jenom domnivali, Ze néco védi, ale Ze to nevédi. Ze
tedy patfi k tém lidem, ktefi vlastné nic podstatného nevédi.

Na tombhle si daval Platon zalezZet, a tak ta struktura dialogu v pravém slova smyslu je trosicku
posunuta k tomu usvédcéovani téch lidi, ktefi nic poradného nevédi, jsou nesmirné pysni na to, co
védi, na ty blbosti, které si pamatuji, ale nevédi nic podstatného. Nékdy to je az takova persiflaZz nebo
je to ironizace. Nékdy to opravdu vypada az absurdné. Zejména kdyz Sokratés vyuziva jakési
rétorické, sofistické az techniky, jak nicit ty protivniky, nebo protivniky, ktefi se stavaji teprve
protivniky, kdyZ se doZerou, nastvou. Na zacatku se blahosklonné sklonili, byli ochotni odpovidat na
ty Sékratovy otazky a poucit ho, a potom tedy zacinaji byt uzrani, Ze ten Sokratés si z nich déla legraci
nebo Ze na né utodi a tak dale.

Ta situace se tam tedy méni, ale ma to takovy trochu posunuty charakter, ktery velmi ¢asto zakryje to
podstatné. TotiZ, Ze v tom rozhovoru, a to je i v téch dialozich, obé strany mohou prichazet s tim, Ze
nevédi vlastné, jak to je. A Ze si to navzajem chtéji probrat, dat rec, takfikajic, a oc¢ekavaji, ze by z
toho mohlo vzniknout néco, co je oba obohati. Ze to neni tak, Ze jenom z toho druhého pa¢im, co vi,
a ted' to probiram a jestli z toho néco zlistane, Ze bych si to osvojil. Nybrz Ze spolu hovofime a
najednou spolu pfijdeme na néco, co jsme nevédéli ani jeden z nas.

To je zkudenost, kterou udélali Rekové, tu nam odkazali. A my si musime uvédomit, Ze je nasim
Ukolem tuto zkusenost reflektovat, a to na Grovni dnesniho mysleni. Nam uz nestaci samozfejmé ta
interpretace, kterou nabizi sty Sékratovymi Platon, Ze to kladeni otazek je jakasi maieuticka funkce,
porodnicka funkce, ktera napomaha, aby se zrodila myslenka v hlavé, kde néjak je a kde uvizla a neni
schopna se dostat ke slovu, pfijit ke slovu. A tim, Ze se kladou vhodné otazky, tak se jakoby
napomaha k tomu zrozeni té myslenky. A kde se ta myslenka bere? To je tim, Ze viechny ty myslenky
jsou jakousi vzpominkou na svét ideji. A ta vzpominka je vselijak nejasna, temn3, je zastinéna



ledasc¢im, co tam nepatfi. A ta vhodna otazka vlastné vybavuje tu vzpominku na to, jak to je ve svété
ideji, odkud duse pochazi, jak vybavuje tuto vzpominku z toho nanosu toho, co k tomu nepatfi a co to
vlastné zastinuje, zakryva a vede k vselijakym misinterpretacim.

Tato reflexe, tato teorie, ta ndm nestaci. Prosté na to uz my dnes nedame. My vime, Ze predpoklad,
Ze duse pochazeji ze svéta ideji a ze viibec néjaky svét ideji je, Ze to je svét pravych soucen a Ze na né
mame néjaké vzpominky jesté z doby pred zrozenim, tento pfedpoklad nam dnes jaksi nevyhovuije. |
kdyz mél vliv tfreba na psychoanalyzu, Ze se bada, jaké vzpominky ma ¢lovék na porod, na
predporodni situaci, kdyz jesté byl nezrozeny a byl v [iné matky. To prosté vsechno pfipomina tyhle
véci, ale filozoficky uz ndm to nevyhovuje, my to musime vylozit jinak.

A ted jde o to, jak. Jak je moZné, Ze dva nebo dvacet lidi se sejde, kazdy néco vi a néco nevi, kazdy ma
néjaké napady a nema jiné, a ted to daji dohromady a spolu hovofi a najednou se bud jednomu z
nich, nebo vétsinou to byva tak, Ze vSem z nich nebo vétsiné z nich, najednou vyjasni néco, co nikdo z
nich vyjasnéno nemél. My to musime interpretovat. To je zkuSenost. My vime, Ze to funguje. My se
nesmime nechat svést z pravé cesty tim, Ze priklonime mysl k tomu, jak se to obvykle chape. My vime
tfeba ve védé, Ze tento dialog, kritické vystaveni urcité nové teorie nebo jenom nové zjisténych fakt(
védecké diskusi, je do jisté miry také dialogem. Tento dialog nema jedinou funkci, totiZ Ze ti, kdo se
kriticky divaji na néjakou novou teorii nebo nova fakta, se jenom pokouseiji falsifikovat to, co bylo
vysloveno, eventualné vytisténo. Ze se pokouseji to analyzovat, aby nasli chyby, a 7e se tedy pak
spole¢nost védcll urcitého typu a profesionalniho zaméreni spolehne na to, Ze kdyzZ se nikomu
nepodafilo to falsifikovat, vypada to, Ze je to asi spravné.

Jistotu nikdo nema - to je ten popperovsky pristup. Jistotu nikdo nema, nikdy nelze vyloucit, Ze tfeba
za rok, za deset let nebo v pfFistich generacich se ukaze, Ze to chyba byla. S tim uz véda musi pocitat,
to uZ patfi ke zkusenosti védcu, Ze vlastné musi byt vZdycky pripraveni sice hjjit své teze, ale s tim, Ze
kdyz se nepodafri je uhjjit, musi byt ochotni je opustit. Tedy se nikdy nesméji ztotoznit se svymi
vyzkumy do té miry, Ze by treba, kdyz je jejich teorie vyvracend, si koupili revolver a zastrelili se. A uz
nechtéli Zit, protoZze jejich teorie se ukazala jako neplatna. Takto se védec uz nikdy neztotozni se
svym dilem.

Ale to je malo. Tam se déje jesté néco vic. Tam se déje néco, co v reflexi ti védci moc nevyslovuiji, ale
jejich zkusenost pravi, Ze pri takovychto diskusich se prijde na nové myslenky, a ne jenom na chyby
téch myslenek jiz vyslovenych. Tedy také védecka diskuse ocekava, Ze neplijde jenom o provérovani
toho, co jiz bylo vysloveno a poznano, nybrz 7e pdjde o inspiraci k dal3i védecké praci. Ze se prosté
vyskytnou napady, nové napady. A tedy Ze na téchto novych napadech mohou byt postaveny
projekty novych pokusu, eventualné pokust myslenkovych, pokus(i o nové teorie, nové interpretace
a podobné. Cili toto plati také, i kdyZ to nebylo takto explicitni - jako zku$enost je to pfitomno ve
védeckych diskusich. Védecké diskuse nejsou redukovatelné jenom na pokusy o falsifikace.

Vzdycky jsou také tim prostorem, nebo mohou byt za urcitych okolnosti - taky to mlze byt pouha
bitka, Ze se dvé skoly nic¢i navzajem, tak to neni dialog. Ale tam, kde to berou vazné a chci zjistit, jestli
neudélal chybu, coZ znamena nejenom obohaceni moje, ale také obohaceni jeho, a ja se od ného
néco naucim a zaroven on se mlze naucit néco ode mé. Prosté takova ta vzajemna vstricnost, ktera
patfi ke skutec¢né védecké diskusi, uz prechazi hranici pouhé falsifikovatelnosti. Ale v té védecké
diskusi dochazi pravé k tomu, Ze se tam muZe ukazat, Ze ani ten, kdo prisel s néjakou teorii, ani ti,
ktefi mu to chtéli vyvratit, tuto myslenku neméli, a najednou se jim ta myslenka jakoby udélala v
hlavince. Najednou tam je, padlo to na néj jako napad - napad je to, co padne na nas - a nikdo to
predtim nevédél, nikoho to predtim nenapadlo, a najednou v tom rozhovoru ho to napadne.



Je mozno to dokonce rozsifit na to, Ze i kdyzZ ¢lovék uvazuje sam, provadi vlastné urcity typ reflexe a
vlastné jakoby sam se sebou hraje 3achy, to je mozné. Clovék sam muize zkoumat své teorie, jakoby
byl svym vlastnim nepfitelem. M(zZe se dostat do toho, Ze déla nejenom advokata sdm sobé, nybrz
mUze délat advokata dablovi, mizZe délat kritika sdm sobé. Koneckonc( k védé patfi, Ze kazdy védec
ma byt schopen sdm sobé nejdFiv jako prvni oponovat a predvidat, co by mu mohli ti druzi namitat.
On sam musi byt schopen falsifikovat své napady, své teorie.

Tedy v tomto smyslu ta dialogi¢nost nevyzaduje dokonce nezbytné toho druhého. VyZzaduje
zkusenost rozhovoru s druhym. Kdo nikdy s druhym nehovofil, neni schopen hovofit se sebou. Ale
ten zazitek, ta zkusenost, Zze druhy je nékdo jiny, mné umoziuje, abych i ja se postavil vici sobé jako
jakymsi redukovanym dialogem, a to je pro¢ o tom dneska mluvime o dialogu, protoze na tom
dialogu je toho vidét vic nez na reflexi.

Co tedy je nalezitosti dialogu, aby to byl dialog? Aby to nebyla jenom slovni pfestfelka, aby to nebylo
jenom takové slusnostni prohozeni par slov. Mame dneska anglicky... to neni dialog. KdyzZ ten druhy
Fekne: ,No ale jestli nebude priet,“ to neni dialog. To jsou takové slusnostni fraze. How are you? Ze
jo. I'm very well. A necekdme, aZ ndm bude povidat... obtéZuje nas to, kdyZ ndm nékdo rfekne, Ze mél
rano néjaké bolesti v kfizi. To ne¢ekame. Proto patfi k dobrému americkému zvyku: ,Skvélé, dékuju, a
co ty?“ A ti si tam teda zanadavaiji treba. Ale to taky neni dialog.

Co vlastné je dialog? Kdy se komunikace, kdy se rozhovor dvou lidi stava skute¢nym dialogem? To
neni otazka vrhani na sebe série slov. Dialog neni, kdyzZ jeden pocka... J&A mél pfibuzné, z nichz jeden
jesté Zije a ten druhy zemrel. To byla kuridzni véc. Ja jsem se prizZenil do té rodiny, takze pro mé to
bylo zvlast nové, kdyz jsem poprvé u toho byl. VZdycky se rodina sesla a tihle dva se dali do
rozhovoru. A ten spocival v tom, Ze kazdy fikal, co zrovna mél chut fikat. Ten druhy ho viibec
neposlouchal, jenom ¢ekal, aZ prestane, a pak zacal se svym. A krasné si poklabosili dvé tfi hodinky a
absolutné nevédéli potom, co ten druhy fikal. Ale oni nenasli druhého clovéka na svété, ktery by to s
nimi mohl délat takovymbhle zplsobem. Kazdy jim rypal do toho, co fikaji. Kazdy chtél védét néco vic
nebo min, a oni chtéli byt neruseni. A ta nerusenost byla zajisténa tim, Ze ten druhy vibec
neposlouchal. A pfitom si poklabosili, spolu hovofili, necitili se osamoceni. Je to krajni pfipad, lidé to
péstuji velmi ¢asto, ale v takto Cisté podobé se to zaZije jenom jednimkrat a to byl zazZitek. Teda, ja to
zazil vicekrat, ale jenom v jednom pripadé, v pripadé jedné dvojice. Tak to myslim.

Nebylo moZno ani jim do toho vstoupit, pocitovali to jako ruseni. Nemohli by si pohovorit, takhle to
chapali. Ty druzi do toho neméli co kecat a oni se zase jednou za rok, nebo za jak dlouho, sesli a ted'si
poklabosili. Kazdy z nich z toho mél dobry pocit. Cosi zazracného.

Na tomhle prikladu je vidét, Ze k dialogu patfi pravé to, ze ja toho druhého beru vazné. Ja ho
posloucham. J4 mu nasloucham. K dialogu patfi, Ze jsem otevien v{i¢i tomu, co ten druhy fika. Proto
je ten dialog tak strasné dulezity, dialog tohoto typu, kdy jsem s druhym clovékem nebo s druhymi
lidmi a ja jim nasloucham. Ono to nejde pfehanét aplné, kdybyste naslouchali vdem lidem, ktefi
Zvani, tak se zblaznite.

To nejde. Jde o to to umét, ne to porad délat. To je nadlidsky vykon. Jsou véci, které nestoji za to
poslouchat. Dokonce i kdyz to stoji za to, tak to presahuje vase lidské moznosti, ¢lovék nemuze porad
naslouchat. Pak se bud zblazni, nebo zac¢ne byt agresivni, nebo toho druhého zmydli.

Nejde porad naslouchat. Ale ¢lovék to musi umét. A ted mluvime o tom, kdyz se to podari, kdyzZ to
umi. Co to je otevfit se tomu druhému, tomu co on povida, vzit to vazné, naslouchat mu. Ja to ted
nebudu li¢it, koneckoncl apeluji na vasi zkusenost. Pokud jste dostatecné sebekriticti, vite, za jakych



okolnosti, kdyZ mluvite s druhymi lidmi, za jakych okolnosti mlZete skute¢né na své vlastni svédomi
fict, Ze jste naslouchali. A za jakych okolnosti byste se sami pred sebou zdrahali pripustit, Ze jste
naslouchali, Ze v polemice jenom poslouchate, kde udéla chybu. Kde se nepresné vyjadri. A uz na to
skocite. Je vam fuk, co fika celkem. Uplné jedno. Najdete chybu. Chyby déla samozifejmé kazdy. Cili
nejjednodussi je davat pozor na chyby a nedavat pozor na to, co ten druhy rika.

To se déje mezi filosofy béZné. Kdyz chcete nékoho vyvratit, tak si ho nejdriv skopete do kyticky podle
svého gusta. Reknete: ,On Fika vlastné tohle,“ to ma byt jako interpretace, ale interpretace sama uz
je vhodna k tomu, abyste si ho pékné pristavili tak zadkem k sobé&, abyste ho pak nakopli. Nebo mu
stréite tu sldmu do bot a pak ji slavnostné vytahujete, co tam ma. A tak dale. Vite, to jsou rétorické a
sofistické triky, to neni dialog.

Myslim, Ze se tim nemusime zabyvat dlouho. Néjaké zobecnéni je tady zbytecné, dokonce snad i
vadné. My ten rozdil vime ze zkusenosti, co to je, kdyZ nam nékdo naslouchd, nebo nenasloucha. Na
tom to ¢lovék pozna nejlépe. Sdm se domniva, Ze druhému naslouch3, ale velmi dobre pozna, kdyz
ten druhy nenasloucha jemu. Cili my vichni mame tu zkugenost, 7e jsme néco Fekli a ten druhy...
Podivejte se, kdyz budete délat zkousky, nebo vite uz ze seminére, ja ddvdm zejména pozor na to,
kde udélate chybu. Pochopitelné, za to jsem placen. Mé vlastné zajima na prvnim misté, a musi
zajimat, kde se dopustite néjaké nepresnosti.

To je zplsob, jak vibec Ize udélat néjaké pokroky, upozornovat na chyby, to patfi k sobé. A vy velmi
¢asto budete mit tendenci fict: ,Ale ja jsem vlastné Fikal néco jiného, ja jsem chtél fict néco jiného,
ten nepochopil, ja jsem se jenom nepresné vyjadfil, ale myslel jsem to spravné.” To je béZna reakce
ze strany studentu. A nejenom student, to je ze strany kdekogo, kdyZ se takovahle véc déla.

Cili zase, zkouska neni dialog. Nesmite to zaménit. Pfi zkousce dialog ob&as mUze vzniknout omylem,
nedostatkem obezretnosti, zejména ze strany zkousejiciho. A potom vlastné zkouska prestava. Tam,
kde zacina dialog, je konec zkousky. To uzZ je rozhovor a ne zkouska. Pak se za to da néjaka znamka,
no jo, ale kde fakt $lo vlastné o dialog, to se neda znamkovat. Cili z{istaneme jenom u toho, ze kazdy
koneckoncl tusi, o co jde, a ty zkuSenosti budete sbirat cely Zivot. Zejména, kdyz budete chtit néco
fikat, jak vdm ten druhy nebude rozumét. To je ten zakladni zplsob zkusenosti z dialogu, negativni
zkusenost, Ze vlastné k dialogu viibec nedojde.

Filozoficky daleko nejdllezitéjsi jsou dvé véci. Za prvé: Kde se vlastné berou nové myslenky? A proc¢
zrovna v dialogu vas napadne vic nez bez dialogu? To je dosti zakladni filozoficka otazka.

A pak je tady druha véc, ktera je méné teoretickd, méné takova, jak bych rekl, abstraktni, jak se
nadavalo drive. Ktera patfi vlastné skoro do praktické filozofie, do té takzvané druhé filozofie. Proc je
pro filozofa dialog takrka povinnou disciplinou? A tady ne disciplinou ve smyslu oboru, nybrz jako
jsou discipliny v lehké atletice, takrikajic. Prosté dialog je jednou z takovych filozofickych disciplin,
které je tfeba trénovat a provozovat. Kdyz dlouho neprovozujete dialog, tak ztracite schopnost k
dialogu, asi tak, jako kdyZ dlouho nehrajete tenis, tak prestavate byt dobrym hrac¢em. Dialog je tfeba
trénovat.

A proc? Proc¢? No tak kdyz pfipustime, Ze obcas vas osviti nova myslenka, tak tedy kv(li tomu. Ale je
to jesté dullezitéjsi. | kdyz se to tyka této véci, musime v té interpretaci jit o néco dal. Totiz:
otevrenost vici druhému a vaci tomu, co fika, je vlastné jakymsi pfipravnym trénovanim otevienosti
vici tomu, co ten druhy nefika, co ani my nerikdme a co nas oslovi v priibéhu toho rozhovoru, kdy
tomu druhému naslouchame. Prosté zp(isob, jak naslouchat pravdé, je podminén schopnosti a
ochotou naslouchat druhému.



A kdyz skutecné naslouchame druhému, tak obcas se stane, ze v té otevienosti nAm tam najednou
spadne néjaka pravda. Néjaka nova myslenka, ktera je pravdiva. Napad. Jinak mame destnik své
subjektivity stale nad sebou a ty kapky prosté stecou po tom destniku a spadnou mimo nas a my
zGstavame susi. Cilem filozofie neni zlstat suchy a nepokropeny pravdou. Spis je potfeba néjak se
otevrit té pravdé. A otevrit se pravdé znamena otevfit se druhému. My to jinak nem(zZeme udélat,
my to nemUzZeme jinak nacvicit. My nemuizeme zacpat vsem lidem huby nebo si zacpat usi, abychom
neslyseli, co fikaji, a naslouchali pravdé. To nejde. Té pravdé mizeme naslouchat jediné, kdyz
naslouchame druhym lidem.

To souvisi s tim, Ze ¢lovék viibec se nemUzZe stat €lovékem bez druhych lidi. Ze vibec setkani se
svétem slova je mozné jediné diky setkani s druhymi lidmi. Kdo se nesetka s druhymi lidmi, nikdy se
nesetka se slovem. Zacina to tedy daleko jesté drive. Samozrejmé kdo se nesetka se slovem, neni
schopen ani slova spolecného, toho dialogu. Kdo se nesetkal s logem, nevi, co to je dia-logos.
Nejenom to dialogos.

A to jsou ty dvé véci. Jedna je vysoce teoreticka, jedna je vysoce prakticka. Dialog je tfeba péstovat
proto, abychom vibec byli schopni pfijmout nové myslenky. Prijmout nové napady. | kdyz je nikdo
nerika, a pravé kdyz je nikdo nerika. Ale to se mlizZeme naucit jediné, kdyzZ jsme pFipraveni pochopit,
prijmout myslenky, které nékdo rika. Pfedstava, Ze je moZné bosactvi ve filozofii, Ze je mozné prosté
Gpénlivym presvédcenim, Gpénlivym premyslenim pfijit na nové myslenky a nenechat se svadét
filozofy, ktefi vam fikaji néjaké blbiny, je prosté myslenka naprosto falesna.

Bez téch druhych filozof(... myslenky, nové myslenky se rodi jen ze starych myslenek. A ne tak, Ze by
zGstaly geneticky spjaty se starymi myslenkami. Ze prosté jenom dale do dalsich diisledk( dovadite ty
staré myslenky. Ne, to je UplIné jinak. Nova myslenka se nemize ve vasi hlavé zrodit nebo vas oslovit
- to jsou vSechno metafory - nova myslenka na vas nem(ze zaGtocit, kdyz jste nepFipraveni tim, Ze
jste se setkali s mnoha myslenkami jinych mysliteld.

Néjak zacit filozofovat ab ovo, chtit prosté vymyslet nové véci v takové cCistoté, aby na vas nepusobila
dosavadni tradice, to je prosté chybny program, chybny projekt, chybna predstava. Pochopitelné
velmi téZkou prekazkou pFi otevienosti novych myslenek je, kdyz se uzaviete do myslenek starych. A
to nemuseji byt vase myslenky. Vy muZete si najit svého mistra a ted' se stat takovou jeho
karikaturou. Prosté jenom opakovat to, co on fikal. Pfisahat na néj. Ten myslitel se vam stane
nahrazkou pravdy. UzZ neslysite nic jiného nez toho svého mistra. Uz nemate Zadny sv(j napad,
nemate tendenci premyslet sami. Vy jenom vzdycky si vzpomenete, co rekl mistr.

To je jakysi filozoficky fundamentalismus, ktery napodobuje vselijaké ty malé denominace nebo
sekty, které prosté nechtéji védét nic nového, které védi, Ze prosté tady to stoji tfeba v Bibli, Ze tam
to takhle je a hotovo. Oni ani nectou tu Bibli celou, oni kaZzdou vétu ¢tou zvlast a pfisahaji na ni. Tento
typ fundamentalismu, ktery pochopitelné je daleko rozsifené;si, je nejznaméjsi v té podobé téch
sektarskych interpretaci nebo presné feceno, jak rikaji, jenom recitaci, ne interpretaci vybranych
biblickych text(, ale oni nepfipusti, Ze to je vybrané. Oni neznaji nic jiného nez to, co bylo vybrano.
Nékdo vybral a oni si to pamatuiji.

Tohle je ve vsech oborech. Védci jsou také tohoto typu. Prosté v nékterych vécech nemzete treba
moderniho fyzika presvédcit. Ja jsem si to ovéroval, mél jsem prilezitost, to jsem mozna uz zminoval.
Kdyz jsem byl téch par mésict v Berliné, tak tam na tom pracovisti byly dvé velké skupiny védc(.
Jedno byli biologové a jedno byli teoreticti fyzikové, ti takzvani chaotici, co se zabyvaiji tim, jak se
spontanné organizuje chaos bez zasahu néjakého organiza¢niho principu, jak se sdm organizuje, ta
sebeorganizace chaosu. Cili teoreti¢ti fyzikové a biologové. J4 jsem pFi obédé sedél vzdycky tak, jak se
sesedli, takZe pokazdé s nékym jinym, tak jsem to zkousel, nékolika fyzik(i se ptam... Na ¢em zakladaji



své presvédceni, Ze viecky atomy se navzajem podobaji? Ze jsou stejné. Ze jejich jedina odlisnost je,
Ze jsou jinde v prostoru. Ale jinak Ze jsou zaménitelné, ty atomy. Atom vodiku prosté vzdycky stejny
jako kazdy jiny atom vodiku. Na éem to zakladaji? Pro¢ si mysli, Ze to tak je? Rikaji: ,No je.“ Odkud
vite, Ze to je? ,No tak prece funguje. My s tim tak poc¢itame a ono to samoziejmé..." Ale takové
blazny otazky filozofa.

Tomu se fika véda. Tomu se fika véda. To je jasny predsudek, ni¢im nezdivodnény. Jenomze to
funguje. No hastrmani taky fungovali kdysi. Nékdo se utopil, no tak ho stahl hastrman. To fungovalo.
Bylo to vysvétleni naprosto uspokojivé.

TakzZe takovyto fundamentalismus najdete vSude. Konec koncll prvni velky bojovnik proti
fundamentalismu byl Sokratés. Jsme zpatky u dialogu. Dialog je metoda, jak nebyt fundamentalista.
Jak se vybabrat z tohoto scesti, v tomto seSupu na Sikmé plose filozofické, kterd samozrejmé Usti do
nefilozofie. TakzZe ta prakticka stranka dialogu spociva v tom, naucit se naslouchat tomu, co nas
oslovuje, aniz by to uz nékdo predtim Fekl. Cili vlastné naslouchat né¢emu, co nas ma napadnout, ale
jesté nenapadlo. Naslouchat nééemu, co jesté neexistuje. Co se nevyskytuje nikde, co nenajdete ani
napsané, ani recené, presto nas to oslovuje. Naslouchat tomuto oslovujicimu nic se mizeme naucit
jediné, kdyz se naucime naslouchat oslovujicimu néco.

A k dialogu, ke skutecnému dialogu, tam samozrejmé patfi to povédomi. Kdyz lidé pouze mluvi a toto
povédomi tam chybi, tak to jesté neni dialog. Dialogem se to stava, i kdyZ naslouchate druhému,
teprve tehdy, kdyzZ divérujete, Ze pfi tom rozhovoru na néco spolecné prijdeme. Kdyz védomé
nasloucham tomu druhému s takovou nadéji, malickou nadéji, Ze jeho nebo mé pfi tom, jak si
naslouchame, néco napadne. Néco, co tam dfiv nebylo. Dialog, ktery je zaloZen na jisté vife, na jisté
diivére. Ze tady neni jenom to, co ja a ty a tamten fikame. V dGvére v pravdu, kterou jesté nikdo
nerekl.

Tak to je ta prakticka stranka véci. A pak je tady ta teoreticka stranka véci. Odkud se vlastné berou ty
nové ideje, nové myslenky, nové napady? Jak je mozné, odkud se to bere, Ze ja néco vim a prichazim
a rikdm, ten druhy néco vi a pfichazi, a pak treti a ¢tvrty a kolik nas je. A ted kazdy néco rika, co uz
nékde sehnal, a ted se neptejme, odkud to sehnal, to vdechno samoziejmé by nas taky privedlo k
této otazce. Nékde na zac¢atku musely ty vSechny véci nékoho napadnout. Ale ted ndm jde o ten
moment, kdy to napada.

A ted vsichni pfichazime, jsme né&jakym zplsobem ovlivnéni vychovou, vzdélanim, prosli jsme
Skolenim. A ted spolu hovofime a dokonce ¢ekdme, mame tu nadéji, tu viru, to presvédceni, Ze nas
néco napadne nového. Vlastné spolu hovorime, protoZe jsme dosli na néjakou mez a ted nevime dal.
A ted si rozumime, vime vsichni, kde ta mez je, ponévadz vsichni jsme k ni dosli, a ted chceme, jestli
bychom se néjak mohli orientovat v té situaci, jak néco najit nového. A ted ¢ekame, Ze pri tom, jak
spolu hovorime, nas néco napadne.

A ted reknéme, Ze skute¢né nas néco napadne. Kde se to vzalo? Kde se vzal ten novy ndpad? Nechme
stranou, Ze to byla néjaka kombinace toho, co uz vsichni védi. Dobre, to mizZe byt a se to zkombinuje.
Kazdy néco vi, policajti se schazeji k poradam, kazdy néco vi, chodi na predvadécky, protoze sice s
timhle tim chlapem nemaji nic spole¢ného, ale co kdyby najednou poznali, Ze by to mohlo byt, Ze
nékdo jim Fekl, Ze tam byl néjaky pachatel, ktery byl svétlovlasy. A ted najednou tady maji velkou
svétlovlasou postavu, jestli to neni on. Takhle se aranzuji tyhle nahodila setkani, ponévadz je mUze
napadnout néco. A vétsinou je to to, Ze je napadne dat dohromady néjaké dvé informace, které maji
oddéleny od sebe a které strasné dullezitou véc oteviou, kdyz se daji k sobé. Ale o to ndm nejde. Nam
jde o novou myslenku.



Jak mize napadnout ¢lovéka nova myslenka? No, na to neni odpovéd hotova. My nevime. To vyslovil
Radl, na jednom misté fika: ,Nevime, jak nas napadaji nové myslenky. Nevime, odkud prichazeji nové
myslenky.“ Ale co je dulezité, je védét, Zze nové myslenky prichazeji. Nebezpedi je, kdyz nékdo od
samého zacatku je presvédcen, Ze se to da odvysvétlit. A Ze to néjak prevede na néco, co zname uz.
Prosté néjaké kombinace a tak dal. To je chyba anglosaského empirismu, to je chyba vsech téch
pokusu redukovat smyslové vnimani na néjaké ty smyslové atomy, néjaké ty pocitky, a Ze to vSechno
je kombinace.

Néjaka kombinace uz neni Zadné vysvétleni, to je povéra, Ze se prosté ta fantazie tam né&jak zamicha
a ted tam udéla néco a ono to je ten novy napad. To je Cista povéra. Je tfeba nechtit od zacatku
redukovat. Nechtit odbyvat véci, které nam délaji potiZze. Nechtit to odvysvétlit. Nebo jak Némci rikaji
weg eskamotieren, odeskamotovat, prosté udélat néjaké abrakadabra a uz to neni problém.

Ne, my musime vzit véci vazné. Nase zkusenost je, Ze pfichazeji nové myslenky. Cela evropska tradice
je spjata s tim, Ze prichazeji nové myslenky. Cela evropska tradice je néjakym zplisobem spjata,
svazana s tou nadéji, Ze se nevracime jenom k tomu, co uz sedi. Ze nejenom neobnovujeme,
neudrzujeme dosavadni poznatky, nejsme jenom strazci ohné, nybrz Zze mizZeme zapalovat ohné na
novych mistech, a dokonce ohné nového typu. Ne tak, Ze bychom jenom tady zapalili a prenesli to
hofici dfivi na jiné misto, ale furt by to byl ten ohen, nybrz Ze jsou ohné rtiizného typu. No tak snad je
to jasné, co to je. Nestava se z jednoho ohné ten druhy ohen, nybrz prosté jsou riizné typy horeni.

Vic k tomu nelze fict nez zaprvé, Ze nevime, odkud prichazeji nové myslenky, a zadruhé, Ze to
nesmime odvysvétlovat. Musime vzit tuto zku$enost vazné. Ze nas nové myslenky napadaji. A Ze na
tom je zaloZena cela jedna kultura, ktera stale ocekava nové véci.

Zvlastni je pomér krestan( k této véci. V té tradici hebrejské je predstava, Ze vSechno jde néjak
kupredu a Ze je tady to zasadni poslani, aby se véci vylepsovaly. Zvlastni je, Ze apostol Pavel,
helenizovany zid, ktery se stal kiestanem, ktery se nikdy s JeziSem nesetkal a tak dale, Ze tento muz
vytyka nékterym - a zase, neni to jenom Pavel. J4 si dokonce vybavuju situaci, ktera je ve Skutcich a
ktera je vlastné tim dokumentem snad jesté zajimavéjSim, protoZe se tyka prvni cirkve, jesté ne zcela
ovlivnéné Pavlem. Kdy se li¢i to, jak Rekové byli, Korintané byli vice neZ ktefi naklonéni k sly3eni
novych véci.

--- dalsi strana kazety ---

Zacnu formulkou, ktera vsechno resi, takze uz dale nic neni zapotrebi. Tém se pak ukazovalo, Ze ti,
ktefi chtéli slyset néco nového, jsou vlastné smésni, protoZe to nejdllezitéjsi uz bylo receno. Nic
nového uz nemam co ocekavat. Uplné citime tu nervozitu téch prvnich zvéstovateld té misie o naruzi,
jak jim sli na nervy ti, co chtéli zas néco nového. My to zname velice dobfe, pokud nékteri jste témi
pravidelnéjsimi posluchaci kazani. Vite, jak to neni jenom tendence kazateld, ale je to zejména
tendence sboru, té farnosti, téch lidi, ktefi se tcastni bohosluzeb. Oni chté&ji v kazani slyset potvrzeni
toho, co uz védi, co se naucili uz mali, co znaji z katechismu, a chtéji to zopakovat. To je pravé to, co
je uklidniuje. Naopak nemaji radi farare, ktefi je obvinuiji, ktefi jim ukazuji, co délaji blbé, kteri fikaji,
Ze véci jsou jinak, nezZ jsou zvykli. Nemaji to radi a radsi si nevoli, a kdyz, tak na to radi zapominaji. Je
jim dobré to, co slyseli od détstvi, co bylo dobré pro nase otce, je dobré pro nas.

Porad nové véci? Ne, to je prosté odsud. Kupodivu to neni jenom zaleZitost vnitrocirkevni. VSimnéte
si, jak je zd(vodnovan ten trend ke konzervativismu u nas. Je to absurdni pfimo, ¢lovék nechape, Ze si
lidi neuvédomuiji situaci. Konzervativismus u nas, kdy neni co konzervovat? Kdy je potfeba viechno



budovat znova? Jaky smysl ma konzervativismus? Ceho starého se chceme tady drzet, kdy? padesat
let to bylo niceno? Z toho ptacka nic nezbylo, ceho se chceme drzet? Takze ti konzervativci
samozfejmé nic starého nedrzi, nybrz naopak uméle restauruji zbytky toho starého a chtéji to dostat
do devatenactého stoleti. To je konzervativismus u nas. Ten skutecny.

Oni vsichni se hlasi ke konzervativismu, protoze se strasné boji, aby je nikdo neoznacil za levicaky a
aby je neobvinil z néjakych socialnich téch. A kdyzZ se ndhodou papeZ urekne a rekne néco, co vypada
trodku socialisticky, tak okamZité vystanou a hned ho haji ti kiestansti konzervativci. Rikaji, Ze to tak
nemyslel, Ze samozifejmé to jen tak vypada, ale Ze to neni Zadné nahravani socialistim. Haji ho pred
tim podezfenim, Ze by byl krapitku doleva. Uz to, Ze ho nékoho napadlo, Ze je papeZ doleva, to je
absurdita prvni kategorie. Ale vite, kolik lidi to okamzité povaZovalo za nezbytné z téch kfestanskych
stran - at uz se k tomu slovu hlasi pfimo svym nazvem, nebo jenom programem - jak citili povinnost
papeze hdjit, obhajovat, Ze to tak nemyslel.

Konzervativismus jako Zivotni nazor nebo jako princip, zasada, stit a tak dale, je tak nesmysiny jako
radikalismus nebo jako revolucionismus. Je to prosté blbost. Jsou véci, které je tfeba zachovavat,
konzervovat, a jsou véci, které je tfeba ménit. A to radikalné. Kdo se trosku obeznamil s nasi
politickou minulosti, s vyznamnymi politickymi a myslitelskymi postavami tfeba minulého stoleti,
nemuze, jsa Cechem, pfechazet postavu snad nejvétdiho Zurnalisty Karla Havlicka. Tam to mate
naprosto jasné. Rika, Ze je kazdy fiouma, kdo chce byt zasadné radikalni anebo zasadné mirny. Rika,
7e jsou situace, kdy je potfeba byt radikalni, a jsou situace, kdy je potfeba byt mirny. Clovék, ktery je
zasadné mirny nebo zasadné radikalni, ukazuje, Ze prosté neni schopen se orientovat v situaci.
Nerozpozna, kdy je tfeba jednoho a kdy je tfeba druhého. On chce byt zasadné, aby néco mél, tak ma
aspon blbou zasadu. Prece jen néjaka zasada, nez Zzadna zasada.

Vzdycky je otazka, co chci konzervovat. Ale ne, zda jsem ja konzervativec. Jde o to, kdy mam byt
konzervativni a kdy ne, to je otazka. A ne, co jsem. Ta absurdita, kdy politické strany nevédi, co chtéji,
ale hlavné porad sleduiji, jestli jsou nalevo od stfedu a napravo od stfedu. To je jedno, kam jdou, ale
hlavné oni cht&ji mit, jak k sob& maiji jaky vztah. Ze jsou nalevo od stfedu, napravo od stfedu. To je
dllezity. Ale kam se jde, to je Uplné vSsem ukradeny. Kdyby se o tom zacalo mluvit, tak by se ukazalo,
Ze vlastné neni koho volit.

To bylo extempore, trochu vybocujici. Vratime se tedy k té teoretické strance. My nevime, odkud
prichazeji nové myslenky. Ale my musime tuto skutecnost registrovat. Nezamlouvat. Neutikat pred
ni. A to znamena vlastné udélat prvni krok k tomu pokusit se pochopit, odkud opravdu pochazeji. To,
Ze nevime, to je proto, Ze jsme se tim nikdy nezabyvali. Protoze tohle je kapitolka, ktera patfi do té
dlouhé série pokusli pochopit, co to je logos, tak ty dlisledky musi byt dovedeny pravé k tomuto
tématu. Kdyz nevime, odkud prichazeji nové myslenky, a zaroven vime, Ze kdyZ ty nové myslenky
pfijdou a jsou pochopeny, musi dostat jakysi tvar.

Musime je pochopit. UzZ to, jak je chapeme, délame vlastné pomoci toho, co uz vime dosud. A vici
tomu, co vime dosud, zarover chapeme, Ze to je néco nového. Ze tedy to, co vime dosud, je tim
néjak proménovano, a zaroven my to musime promeénit proto, abychom spravné pochopili to, co
nového nas oslovilo. Cili my sami musime proménovat, co jsme si dosud mysleli, mame-li pochopit to
nové. Jinak jsme to nepochopili, jinak to prevadime na to staré. A to jsme si ukazali, Ze je nebezpedi,
ta redukce, Ze je to prosté néjaka jenom kombinace téch myslenek, které uz tady byly. To je takova ta
predstava, Ze se stvorenim svéta stvoril Panbah reknéme 220 zakladnich myslenek a ted' se to vsecko
jen mele.



Podobné jako se fika, Ze je téch Bozich 220 vtipl nebo kolik a ty se porad jenom opakuiji, prosté nikdo
nemf(iZze na Zadny novy vtip pfijit, to jsou jenom obmény téch plvodné stvorenych a tak dale. Tahleta
predstava je samozrejmé zcela falesn3, jako vtip je pékna, ale filozoficky je nepfijatelna.

My si tedy uvédomujeme, Ze ten logos i na té nejvyssi Grovni, tam kde uz nejenom chapeme véci, ale
chapeme, co to je chapani, kdy myslime, co to je mysleni, kdy se zabyvame tim, co to vlastné délame,
kdyz myslime. Na té nejvyssi Grovni reflexe, Ze najednou tam se setkavame s nécim, co nas oslovuje a
co nebylo v tom nasem pristupu. Kde se to bere? Tohleto je naprosto nezbytné pro pochopeni toho,
co to je vibec reflexe. A my jsme si uz minule fikali, Ze tady pravé z tohoto dlvodu je ta stfedni faze
reflexe, kdyz ¢lovék ve svém védomi od sebe odstoupil, ale jesté se k sobé nevratil, kdy tedy ve svém
védomi je mimo sebe, Ze tato faze je vlastné rozhoduijici. Protoze pravé tam, kdy ¢lovék uz nechal
sam sebe za sebou, je schopen se teprve setkat s pravdou.

To jsme si fikali uz minule a vypadalo to slovné. Nyni se na to miZeme odvolat, vracime se k tomu z
jiné strany. Dialog je rozhovor, kdy oc¢ekavame, Ze kdyz se otevieme druhému, to jest uz prestadvame
byt jenom sami v sobé zavreni, otvirdme se tomu druhému, vychazime vstric, jakoby sebe opoustime,
uZ netrvdme sami na sobé, nybrz uz jsme naklonéni porozumét pozici toho druhého v jeho
vychodisku a tak dale, jakoby nechavame to svoje za sebou. V této chvili nas mlze oslovit néco jako
pravda, ktera neni pfitomna u nikoho z téch, kdo se toho rozhovoru tcastni.

Na tom je vidét, jak logos je ten prostor, ktery je nezbytny k tomu, aby se dva lidé setkali v rozhovoru,
kterému rikdme dialog. Bez logu neni dialogu. A Ze zaroven ovSsem tento logos je pouhou pfipravou,
je predpokladem, je podminkou toho, aby se ti dva lidé otevreli a byli v rozhovoru, byli v dialogu. Ze
nelze se otevrit druhému, le€ v logu. V mytu nelze se otevfit druhému. V mytu existuje jenom
rezonance. Tam existuje jenom, Ze jste naladéni na stejnou téninu, na stejny tén. Ale tam neni
vzajemné porozuméni tomu, co je u toho druhého jeho a ne moje. To porozuméni jako nékomu
jinému, jako nékomu, kdo ma jiny pristup. Tohoto mytus a mytické pristupy, mytické mysleni nejsou
schopny. V mytu neni mozny dialog. Neni Zadny diamytus, jenom dialogos.

Cili logos je predpokladem. Ale zarover ten logos nesmi prekFikovat pravdu. Ten logos nesmi byt
takovy, Ze nepusti néco nového. Nybrz sam ten logos musi byt takovy, jako jsme my, kdyzZ se
otevirame druhému, sdm ten logos musi byt otevren. A tato otevrenost logu znamen3, Ze je tady
néco vic nez logos. A to jsme si minule nazvali pravdou. Néjaké jméno tomu musime dat, je mozné
jiné jméno. Rozhodné kdyz tady mluvim o pravdé, tak to neni pravdivy vyrok. Ponévadz pravdivy
vyrok je uz logizovany vyrok, to je pravdivd myslenka, to uz je logizovana, to uz je v logu. Pravda je to,
co je jesté pred logem. Co potrebuje logos, aby se to dostalo k tomu osloveni, které bude vyslySeno,
které bude pochopeno a na které bude reagovano.

Tedy to je ten d(ivod, ktery uz jsme tady slyseli minule, ktery je osvétlen z jiné strany v Parmenidovi,
na potvrzeni nebo na dotvrzeni toho, 7e logos neni to nejvy3si, na éem se Ize orientovat. Ze vlastné
logos je jakési médium. Médium nezbytné, zejména kdyZ pravda ma promluvit jako pravda,
potrebuje logos. Uz to, Ze to je osloveni a promluveni. Osloveni neni mozné bez slova, bez logu,
promluveni neni mozné bez mluvy, bez fe¢i, bez logu. Cili bez logu neni Zadného osloveni, nybrz
pouha ndhoda. Osloveni, které je pochopeno, by byla pouha ndhoda. Pravda jisté funguje néjakym
zpusobem i mimo logos, nebo mimo ten logos, o kterém ted hovorime, funguje prostrednictvim toho
logu, ktery je spjat s fysis, jak jsme si to ukazovali, nékteri jesté to pamatuji pfed dvéma roky.

Nepochybné se pravda néjakym zptisobem uplatiuje také ve vyvoiji Zivych organism(. Ne pravda o
nécem, tam nesmime vahat, pravda a to pravé. To pravé plati néjak pro Zivé organismy také.
JenomzZe oni si to neuvédomuiji, tam neni mozny dialog, tam neni mozZné systematické mysleni a tak
dale. Cili tam jde vlastné o ndhodu, Ze to & ono zvife, ta & ona rostlina zrovna zareaguje takovym ¢i



onakym zpUsobem a tim preZije, takZe pak se to néjakym zplisobem ukaze na tom, Ze ma potomky,
ktefi uz to uméji taky, kdezto ta, ktera to nedokaze, ta vyhyne, takze Zadné potomky nema. Takze to
je ten prirozeny vybér treba a tak dale. | v tom pfirozeném vybéru se néjakym zplsobem to, co je
pravé a nepravé, néjak projevuje, my to mizeme zkoumat, ale tam nikdy se pravda nedostava ke
slovu jako pravda.

Jako pravda se dostava ke slovu teprve tam, kde to slovo je ustaveno, to jest, kde je ten svét logu. A
ten je pouze ve vztazich toho lidského svéta, lidského ne ve smyslu biologické antropologie, Ze jsme
prosté ty nejvyvinutéjsi opice, nybrz kdybychom byli nejvyvinutéjsi krokodylové nebo nejvyvinutéjsi
delfini nebo cokoliv, nejvyvinutéjsi vosy, pavouci, cokoliv, tak prosté toto je ta lidska aroven. Pak tam
uz nejde o tu vazbu na télo, nybrz to télo je nezbytné k tomu, aby tady vibec byli dva nebo tfi nebo
dvacet lidi, ktefi spolu hovofi a jaka maji chapadla nebo ruce nebo ja nevim co, na tom nezalezi. Jde o
to, jestli jsou schopni komunikace, kdy se jeden otevira tomu, co fikate druhy, a tim se u¢im otevrit
také osloveni pravdy. Pravda se skutecné mlze dostavat ke slovu, to jest k osloveni, k tomu, aby
nékoho oslovila, pouze tam, kde se uplatni ten svét logu, ktery uz neni spjat tak Uzce a jednoznacné s
physis. Kdy ta jeho spjatost s physis je jenom takova, asi jako je spjato divadelni predstaveni' s
kulisami. Néjaké kulisy tam byt museji, vétSinou lidem staci jenom naznaky, nemusi to byt realistické.
Ty kulisy je mozno i zjednodusovat, ale néjaké byt museji, jinak bez tohoto vlastné neni divadelni
predstaveni.

Podobné je nezbytnym predpokladem dialogu, aby tady byla néjaka téla, aby tady byly bytosti, které
jsou schopny se pohybovat, pohybovat Usty, dychat a vyuZivat toho dychani k vytvareni néjakych
zvukd. To jsou takové ty druhoradé véci, které se mohou nahradit nécim jinym, mohou mit surogat,
co se posila po draté, takze nevidite, co ten druhy déla s Gsty, dokonce ani neslysite jeho dlrazy, ton,
jakym to Fika. Vsechno dostanete na pasku dalnopisu nebo ve vytisténé knizce. Platén vas oslovuje,
prestozZe uz je dva a pll tisice let mrtvy, vas oslovuje dokonce cesky. To jsou ty vselijaké spjatosti,
které ukazuji, Ze ta vazba na télo je Cisté druhotna. Prosté jednou tady Platén to télo musel mit a od
té doby nas uz vlastné to télo pfilis nezajima. Jestli mél Sékratés banaty nos nebo ne, jestli mél to
Sikmé celo nizké, jak zdaraznovali nacisté, a tudiz Ze to byl vlastné takovy ten druhorady clovék a ze
to nebyla zadna ta plava bestie.

Prosté vidime, Ze neni to dualezité. Nicméné patfi to k tomu, ale logos, svét logu, se tady musi projevit
jinak neZ jenom pres physis a ve spojitosti s physis. Teprve tam, kde se ustavi svét logu, teprve tam
pravda muze oslovovat jako pravda a nikoliv ve vselijakych prevlecich, v néjaké uZitecnosti, v néjaké
Uspésnosti a tak dal, nybrz jako pravda. A to je néco jiného. Spravedinost jako spravedinost, a ne Ze
se prevede na néco jiného.

Tedy tim jsme z jiné strany ukazali nezbytnost néjak zaramovat zkoumani toho, co je logos. Protoze
také tady je jistd mez. Logos, funkce logu, Gcel, smysl logu, to je také jistd mez, kterou musime
vymezit, kterou musime néjakym zplsobem pojmenovat, pravdu, kterou musime néjak prezentovat,
musime si ji uvédomit. Ze logos neni viechno. Logos neni to, co organizuje viecko, tento svét, nybrz
je to jisty vykonavatel, je to jisté médium, zprostredkovatel toho plisobeni pravdy, ale ptsobeni v
uvozovkach, to neni kauzalni plsobeni. To je ten zplisob oslovovani. Pravda, kdyz pusobi, vlastné
nemuze pusobit jako pravda. Pravda pusobi jako pravda pouze, kdyzZ oslovuje. A oslovovat muze
pouze tam, kde je k dispozici slovo, element slova, kde tedy je k dispozici ten svét logu.

Svét logu tedy ma v posledu své posledni posvéceni, svij smysl v tom, Ze né¢emu slouzi, Ze je
nécemu k dispozici. Slovo je vidycky v nebezpeci, Ze zlistane zavieno do sebe, Ze se stane Sifrou, Ze
se stane nécim, co uzamyka, Ze se stane, re¢eno s Exupérym, s Malym princem, presnéji re¢eno s
liskou, Ze se stane pramenem nedorozumeéni. Proto samo slovo neni spasitelné, samo slovo



neznamena to posledni, co filosof ¢eka a co ocekava, co je tim jeho poslednim nebo prvnim zajmem.
Poslednim nebo prvnim zajmem filosofovym musi byt néco, co nema. Logos vzdycky tak trochu ma.

My si musime samozrejmé vyjasnit, co vsecko logos znamena, vime, Ze to ma mnoho vyznamd, ale to
z6on logon echon, to echein znamena drzet, mit. Clovék skuteéné vladne slovem. Ne jako absolutni
vladar, my si musime odmyslet tohle to, jak se rekne vladne, Ze to nutné znamena libovdli, svévoli.
Vladnout slovem znamena respektovat slovo. Znamena respektovat dokonce ne slovo jako logos, ale
respektovat jazyk. To je pfileZitost k dirazu na to, Ze jako filosofové musite vénovat maximalni
pozornost jazyku. To jest konkrétné ¢eskému jazyku. My nemUzZeme nechat prekladatel(im filosoficky
nevzdélanym, aby nam prekladali filosofii do ¢estiny a zavadéli rlizné terminy, které nejsou radné
filosoficky promyslené. S nékterymi preklady jsou strasné potiZe. Najit spravné ceské slovo pro néjaky
cizi termin, to je filosoficka prace. To neni jenom filologie.

Respekt k jazyku je velice dulezita véc. Filosofovani v nasich podminkach je mozné jediné jako
filosofovani nejenom pomoci ¢estiny, ale z Cestiny, z jazyka, ve kterém myslime. Mysleni neni
nezavislé na jazyku, nybrz je strukturovano podobné jako jazyk a mezi jazyky jsou rozdily, to uz ode
mé znate jisté. A my mame tu privilej mit k dispozici pro filosofovani jazyk zcela mimoradné vhodny.
Aspon po nékterych strankach. A znovu tedy jazyk, ktery je, feCeno s Heideggerem, rovnoplvodni s
fectinou, tedy je v zasadé tak schopen takové poiésis, takové poiétiky, takové tvorby jako Fectina.
Neni to jazyk odvozeny, dokonce je to jazyk, ke kterému jsme se vratili po staletich, ten jazyk nebyl
poskozen zdaleka tolik jako ostatni slovanské jazyky, které také nejsou odvozeny z latiny, ale jsou
strasné tou latinou ovlivnény. Daleko vic nezZ ¢estina. | ta je samoziejmé ovlivnéna, ale prece jenom
daleko min nez ostatni, praveé pres ty jiné na latiné zavislé odvozené jazyky. Kolik toho je z
francouzstiny treba v polstiné. Tam prosté ,rozhodnuti“ v polstiné nedovede polsky fict, nybrz to je
decyzja nebo decydowanie. A ted vidite, Ze najednou nasi odbornici zacinaji mluvit o té cizi. To je
naprosta slepota. Takovym vécem nesméji podléhat filozofové, filozof musi byt doma ve svém jazyce.
A pochopitelné, protoZe ten jazyk v minulosti byl v situaci jazyka ohrozeného, dlouho se viibec
nevyvijejiciho, tak je tam spousta véci chybnych. My je musime dodélavat, dopracovavat, ale méli
bychom to délat zpisobem nikoliv jazykovédnym, nybrz hluboce filozofickym. Pfinejmensim v tom
smyslu, abychom neztraceli ten védouci obzor, ktery ndm nasi predkové nedavni predvedli.

Napriklad v nadzvoslovi botanickém, které je jedno z nejkrasnéjsich na svété, v nékterych drobnych
pokusech tfeba terminologie chemicka, ktera je nyni opousténa z neznamych pricin, Ze byla
vylepsovana, tak je opousténa. TakZe dneska uz se vlibec nemluvi o kysli¢nicich a mluvi se o
peroxidech nebo oxidech. Nemluvi se o nynaty, iCity a ted uz se to vlibec neuci na té vyssi roviné a
misto toho se prosté uziva latinské terminologie. Ten Brauner, ktery to stavél, byl génius svym
zpUsobem, protoze tam sam nazev vam rekne, jaka je formule. Kdezto latinské nazvy vam to viibec
nefeknou, musite si pamatovat dvé véci vedle sebe. Vsude tam, kde logos mize byt zaveden, ma byt
zaveden a nesmi to byt opusténo. A tady byl logos zaveden do nazvoslovi chemického a byl opustén.

Tak neni opusténo jenom nazvoslovi, tady je opustén sam logos a misto toho si musi kazdy
pamatovat. Pamatuiji si blbi, ti chytfi si to vymysleji na zakladé toho, co maji. Spravny matematicky
pristup je ne se naucit nazpamét formulky, ale jenom ty nejdulezitéjsi si zapamatovat a vSechny
ostatni byt schopen si v momenté odvodit, abyste to nemuseli pamatovat a i pfi zkousce jste schopni
bé&hem dvou tfi vtefin ten dalsi vzorec odvodit. Toto je proniknuti v matematice a ne si pamatovat. A
ted my odejdeme od nazvoslovi, které ndm dovolovalo si nepamatovat, kolik je ¢eho a v jakém
poméru, kde v samotném nazvu bylo obsaZeno, jak to je, a misto toho jsou zavadény nazvy, které to
nefikaji a které si musite pamatovat zvlast a pamatovat, co znamenaji, taky zvlast. To je provinéni
proti logu, nejenom proti chemii.



Tedy dialog je strasné dulezita zkusenost, zkusenost dialogu je pro filozofa naprosto nezbytna. A to
jednak z praktickych ddvod(, Ze na dialogu se filozof uci naslouchat nejenom druhému, tedy nékomu,
kdo mysli jinak, z jinych predpokladd, nybrz jak se timto zplsobem nauci naslouchat pravdé.
Zaslechnout to, co nikdo nefika. Co jesté vlibec nebylo pochopeno a co nyni do mé néjakym
zpusobem, nevime odkud a jak, najednou brnkne o porozuméni. A ja, kdyz to sleduju, kdyz vim
spoustu véci kolem, tak jsem schopen to podrzet v paméti, dat tomu tvar a zkouset, co se s tim da
délat, i kdyby to byl blby napad. To se mize stat. Jenomze abych védél, ze to je Spatny napad, tak
musim spoustu véci védét, abych byl pripraven na to rozpoznat to jako Spatnost. Nebo jako néco, co
uz jako Spatny napad bylo rozpoznano v minulosti. Znalosti ve filozofii jsou strasné dllezité, pokud
jde o znalosti jiz rozpoznanych omyl. Mame znat minulost filozofickou zejména proto, abychom
nedélali znova staré omyly. Eventualné nevynalézali znova Ameriky, i kdyzZ to zdaleka tolik nehrozi
jako opakovani starych omyl(.

Napady sedaji na kochtéji a v jakékoli situaci. | nejhloupéjsi lidé, lidé nevzdélani, nepfipraveni maji
napady. Jenze za prvé oni to viibec neuméji uchopit, nejsou na to zvykli, nejsou na to pfipraveni. To je
jedna véc. Za druhé, i kdyZ je to napadne a oni tfeba uméji vselicos a dovedou to néjak Fict nebo
myslet, oni nerozpoznaji, Ze to je genialni ndpad. A zejména vibec nerozpoznaji, Ze to je novy napad,
ktery jest& nikdo nemél. A oni to nechaji zase zapadnout. Reknou to jako fér nékomu, kdo tomu taky
nerozumi. Napad pfrisel, pravda se zjevila a vsichni byli slepi a hlusi a nechali to padnout k zemi. Co
kdyZ nepfijde uz nikdy? My nevime, jestli to je zase predsudek si myslet, Ze pravda je néco, co plati
pro vsecky stejné. Pravda je to, co se ukaze, zjevi a tfeba pak uz se neukaze. A mizou byt doby, kdy je
vzacna zjevujici se pravda. Tak jak to mame ve Starém zakoné, a byla v té dobé vzacna rec
Hospodinova. Prosté jsou doby, kdy pravda jen vzacné oslovi.

Prosté jenom lidé, ktefi toho mnoho védi, jsou schopni rozpoznat vibec, Ze se néco déje. A ted to
zkoumat, rozpoznat, Ze by to mohlo byt néco vyznamného. A vite, Ze napady nedostavaji vidycky lidé
nejvzdélangjsi. Velmi asto se stava, Ze napad ma ¢lovék, ktery jesté neni prili§ vzdélany. Rika se, Ze
ve fyzice to jde tak do 33-35 let a pak uz neni nadéje, Ze pfijdou nové napady, dosti Silené, aby byly
pravdivé, jak to fikaji s oblibou.

Nebo Bohr, traduje se o jednom z téch atomovych fyzikd, prisel za nim pry néjaky adept, néjaky
doktorand a fekl: ,Ja nevim, jestli to neni pfilis Silené, ale myslim to takhle, co by se s tim dalo délat.”
A on, ted bud de Broglie nebo Bohr, mu na to fekl: ,Mlady muzi, mam dojem, Ze vase myslenka je
dost silena na to, aby mohla byt pravdiva.” Fyzici si uz zvykli na to, Ze nové pravdy vypadaiji velmi
Silené. Protoze fyzika je ta oblast, kde se néco délo a déje. Jenomze je to v ramci fyziky. Ono to obcas
zasahuje do filozofie a neni to urcité drive nebo pozdéji, to prijde doba, kdy se néco bude dit ve
filozofii. Dneska se jeSté toho moc nedéje, dneska je vzacna rec pravdy. Tak aspon se musime cvicit v
dialogu, abychom byli pfipraveni. AZ pravda zacne néco povidat, tak abychom byli nacviceni, jak
naslouchat druhym, a byt tak fit pro to, abychom naslouchali pravdé. Takze dneska tim skon¢ime.



