Rozum v déjinach 1 [1992]
7. Cast
[strojovy, neredigovany prepis - model Gemini Pro 3 preview]

Do tématu jesté jen vplujeme. Nemylim-li se, jinak mé opravte, kdyz se mylim, tak jsme skoncili
minule pfipominkou toho, Ze Rekové byli uchvaceni usporadanosti vesmiru, Ze tedy predpokladali
jakysi rozum v prirodé uz. A pak jsem tam zaradil toho Fukuyamu. Je to tak? To byly ty posledni véci.

Tedy ten svét nezivy, ten astrofyzikalni vesmir, takzvany kosmos dnesni astrofyziky, ten dodnes
udivuje tim, Ze je zvladnutelny matematikou. Vlastné neni ni¢im jinym zvladnutelny, my nejsme
schopni vnimat... ty fenomény chapané jako smyslové viemy uz nemaji viibec Zadnou roli. To, co my
vidime, to vlastné k sobé viibec nepatfi. My vidime r{izné hvézdy dnes, v této dobé, ale ty hvézdy -
dokonce nékteré nejsou hvézdy, jsou to ty kvazary - jsou nékde tak daleko, Ze pravdépodobné uz
neexistuji dneska. My je teprve dneska vidime. To vibec nepatfi k sobé, to, co vidime na obloze. Aby
astrofyzika udélala z toho jakysi obraz, jak to opravdu je, a ne jak se to jenom jevi smysliim, tak to
musi konstruovat pocitacem. A ve velmi komplikovanych pocitacich.

Nicméné to jde. Je to velmi sloZité, Gplné se to lisi od toho, co vidime, ale jde to. To je cosi, co
uchvacuje. Uchvétilo to tfeba Jamese Jeanse v dobé mezi valkami, kdy v jedné své kniZzce ukazuje, jak
se vlastné ten vesmir chova zcela cize vii¢i véemu Zivotu, tim spise vii¢i ¢lovéku. Ze bud je v tom
vesmiru tak strasné horko, ze tam zZadny Zivot nemdzZe byt, nebo tak strasna zima, Ze tam nem(ze
Zadny Zivot byt, Ze vyjimkou jsou planety. Dneska se na to astronomové divaji uz jinak, ale tenkrat ta
teorie platila, ta doplnkova teorie Jamese Jeanse.

V jediné véci vidél jakousi pribuznost mezi ¢lovékem a mezi vesmirem. A to v tom, Ze pro oboji je
rozhodujici ta matematika. Ze ¢lovék je schopen proniknout svym rozumem do téch tajii matematiky
a Ze zaroven pomoci té matematiky pronika do taj vesmiru, takZe ten vesmir se zrejmé chova podle
matematiky. A matematika tedy vladne jak lidskym myslenim, tak vesmirem. Tam je jakési jediné
pojitko mezi ¢lovékem a vesmirem. Jinak to vSechno nasvédcuje, jako kdyby Zivot, a tim spise lidsky
Zivot, byl, jak on fika, pouhou ndhodnou plisni na jednom vesmirném zrnecku.

Tedy zase se ukazuje jesté v tomto stoleti - jeSté u nas to vyslo esky nékolik let po anglickém vydani,
nékdy ve dvacatych letech - Ze jeSté v tomto stoleti udivuje ¢lovéka a dokonce védce, to ne naivu
néjakého, ne diletanta, ale védce udivuje, Ze je néco takového jako to matematické, tedy néco
rozumného, néco pochopitelného, néco rozumem zvladnutelného v pfirodé. Samoziejmé tam toho je
vic, zejména pokud jde o Zivou pfirodu, ale chapeme, Ze pro staré Reky to byla otazka zakladni
dilezitosti. A Ze na ni odpovidali pozitivné. Logos vladne kosmem. Jak to rikal Hérakleitos: vSechno se
déje v tomhle logu.

Rekové byli uchvaceni, a nejenom filozofové, viibec Rekové byli uchvaceni uspofadanosti kosmu.
Nam uz to dneska tolik nepripada. Oni byli nadseni predevsim tim, Ze ty hvézdy vsecky ,stoji“, proto
se jim fika stalice, Ze se navzajem nehybou. Ze sice to koluje kolem Zemé, ale jinak se to nehybe, s
vyjimkou planet. To odlisili. A pro né vSechno je stalé. Aristoteles rika, Ze pravda je spjata s tim, co se
nejméné hybe, co se pokud moZno viibec nehybe, a Ze tedy nejpfibuzné;jsi, nejblizsi pravdé je
hvézdny vesmir. Ten sice koluje, ale jinak se naprosto neméni. My vime, Ze to je zdani a Ze tam jsou
takové zmény, o jakych se ndm nezd3, jenom proto, Ze to je jiny ¢as, na tu dalku to vypad3, jako by se
to nehybalo, ale ono se to hybe viecko strasnou rychlosti. Cili to byl omyl téch Rek(, ale je udivovalo
prave to, Ze to je vSechno tak stabilni. V tom vidéli ten rad. Byli uchvaceni tim fadem, tou



usporadanosti. Takze dokonce vesmiru fikali kosmos, tedy krasny, usporadany. To jesté dneska v
kosmetice to slovo je Zivo. To je krasny vesmir, krasny svét, je kosmos.

Svym zpUsobem my o tom vesmiru dneska vime vic. NejdFiv se zdal byt plny chaosu a dneska uz i ten
chaos néjak zvladame, dokonce jsou na to ti takzvani chaotici, ktefi ukazuji, jak se Fad rodi z chaosu. A
ukazuji to zas tak jen na pocitaci. Cili bylo to cosi fantastického pro né a zejména pro nas, 7e se to
zvladnout matematicky da. Nejvic tim byl okouzlen Pythagoras a jeho skola, ktefi fikali, Ze zakladem
vseho je Cislo. Svym zplisobem to trva od té doby porad dal a ta matematizace zvitézila ve védé. A
dosud tedy dokonce pronika i tam, kde nema co délat, napriklad do psychologie. Ta matematizace
ukazuje, Ze opravdu to ¢&islo néco daleZitého v sob& ma. Ze se tento svét chova tak, Ze to Ize po
mnoha strankach, ne po vsech, ale po mnoha strankach zvladnout ¢iselné, matematicky.

Pochopitelné to bylo malo filozofické u Pythagory. Spokojit se tim, Ze svétem vladne ¢islo, Ze svétem
vladne matematika, svédci sice spiSe o malém duchu nez o velkém duchu, i kdyZ ten maly duch byl
myslim, Ze jsem ji minule uz zminoval, tak jenom pripomenu - ten stfep, ktery zbyl z jedné jeho
formulace: i nejkrasnéjsi svét jako pouha hromada ndhodné rozhazenych véci. Tedy byl by asi pouhou
hromadou, kdyby nebylo logu, ktery vladne. Hérakleitos nefika, Ze vladne; proc nefika, Ze vladne?
Protoze vladnout, vlada, vladce, to vSechno ma spjato s tim, co je prvni a co vladne, arché. Archonti
byli viadci. Cili Fici o logu, Ze vladne, Ze je arché, to znamena, Ze by musel opustit svou myslenku, Ze
arché je ohen. Cili logos nenf arché u Hérakleita. Ale podle logu se viechno déje. | ten ohef se
rozhofiva a hasne podle logu. Zase nefika to presné takto, Hérakleitos fika ,podle nutnosti®, ale
protoze se vsechno déje podle logu, tedy také nutnost je podle logu, a tedy nakonec se déje viechno,
i ta nutnost se déje podle logu, kdyZ dame dva citaty k sobé.

Tam uzZ je to néco jiného. Oviem co to je logos? Logos v fectiné znamena mnoho véci, zejména
potom u Aristotela, a na toto slovo byla zavéSovana nejriznéjsi hnizda vyznamovych konotaci. Takze
my dneska, kdyz to prekladame, tak uz musime uZivat celou radu rtiznych slov na preloZeni jednoho
slova logos. Kdyz to nechceme délat, tak musime pouzivat radéji toho feckého logos. Cili véechno se
déje podle logu. NemUzeme fict ,podle rozumu“, nemdzeme fict ,podle poméru” - ponévadz logos
je taky pomér dvou Cisel - ,podle pojmu* a tak dale. Logos se nékdy prekladal jako rozum, ale ovéem
Rekové méli nus. Jiny filosof byl pfesvédcen, Ze nus vladne, Ze rozum vladne. Hérakleitos nefika, ze
vladne, z dlivodu, ktery jsem pravé naznacil.

Tedy o logu také nerika Hérakleitos, Ze je vécny, jak to je v tom prekladu, jestli mate nékdo ve dvou
vydanich vysly (jednou za valky, jednou zacatkem Sedesatych let) vybor Zlomky predsokratovskych
myslitelti. Tam Karel Svoboda, vynikajici filolog, ale uz méné filosoficky zdatny prekladatel, prelozil, ze
ten logos vécné jest, ,,vécné jsouci logos“. A jesté navic logos tam preloZil jako ,Fec”, takZe ten citat
zacina - to je prvni zlomek, ktery tam je uveden z Hérakleita - ,tato Fe¢ vé¢né jsouci®. Spatny
preklad. ProtoZe tam je aei, coZ znamena ,vzdy jsouci“. CozZ je néco jiného nez vécné. Prosté at se
déje, co déje, vidycky u toho je logos a déje se to podle logu. To viibec neznamena, Ze ten logos sam
je néjakym soucnem.

Tedy potud je to nepresny preklad, ktery je ovlivnén tradici metafyziky, a ta Spatna tradice
metafyzicka zacina Parmenidem, Cili po Hérakleitovi. Ovsem nejen Hérakleitos, ale ani nejvétsi recti
filosofové nepolozili a viibec ani nemohli polozZit otazku, jak se podle logu déji déjiny. To tam nikde
neni. Vsechno se déje podle logu a vsichni mysleli na pfirodu. A jesté navic nikoli pfirodu takovou, jak
my chapeme, nybrz mysleli na fysis. Cili fysis, to je to, co se d&je podle logu. Ja si myslim, Ze by bylo
predcasné prekladat nejen logos, ale také fysis, a doporucuji, abychom se v dalsim pridrzeli téch
feckych termind a pomalu vypracovavali vyznamové konotace teprve na zakladé toho, co o tom



budeme slyset a fikat. Cili pokousejte se ubranit tomu pfedem logos uz chapat ,né&jak" a predem uz
fysis chapat ,né&jak".

Nepatfi to sem, ale v antropologii jsem se pokousel ukazat, Ze misto dualismu duse-télo to musime
dat dohromady - duse je néco na téle nebo télo je néco na dusi, to patfi k sobé - ale kromé toho
musime jesté dalsi dva ¢leny uvazovat velmi vazné. A to vedle téla, které je hékei nyn - télo je
vidycky jenom ted. KdeZto fysis, to je to celé, co trva od narozeni az do smrti. Od vzniku az do zaniku.
A to musime odlidovat. Cili fysis, to je néco ¢asového, ale sjednoceného. To je sjednocena udalost. To
je udalost jako jednotka, ne udalost jako historicka - to je vlastné paudalost nebo to je neprava
udalost, protozZe tu jsme my, ktefi z toho tu udalost délaji, ktefi to tak chapou, a na nas zalezi, co do
té udalosti pojmeme a co ne. Napriklad bitva, to je néco, co musime my rozhodnout, jestli néco patri
do bitvy, nebo ne. Jestli tam padne néjaky strom ve vichfici, tak to neni soucast bitvy, ale skutecné v
té bitvé tam padl. Tedy to, co my tam zapoctem nebo ne - jestli podle toho vypada udalost - tak je to
udalost nami konstituovana kv(li tomu, abychom Iépe rozuméli tomu, co se vsechno stalo. Néco
povaZujeme za duleZité, néco povazujeme za neddlezité. Cili to je udalost, kterou my konstituujeme.

Ale pak jsou udalosti, které jsou vnitfné sjednoceny a ty nepotrebuji nikoho dalsiho, nikoho tretiho,
kdo by to sjednocoval. A takovou udalosti je Zivot Zivé bytosti, at uz rostliny nebo zvitete. Cili tam je
rozdil mezi tim télem a mezi fysis. Télo je hékei nyn, ted' v tuto chvili, neni tady véerejsi, neni tady
zitrejsi, je tady jenom to dnesni. A na druhé strané fysis, ktera je v ¢ase. No a vedle toho jesté
musime odliSovat subjekt. A na tom tedy bude zalezZet také to v historii. Ma velky vyznam, a ne
vsichni historikové jsou si toho dost védomi. Oni chtéji popisovat fakta. Zejména u nas jesté preziva
stale takovy ten pozitivisticky historismus, kde za predmét historie se povazuje konstatovani fakt,
ktera se udala. A zcela se zapomina na to, Ze kazdé faktum musi byt konstatovano a ,konstatovat
fakta“ znamena je ustavovat. Protoze to, co je ndm k dispozici, to neni Zaddna minulost, ta uz neni.
Nam k dispozici je to, co je ted. A z toho, co je ted - napfriklad z pergamenu, na kterych je néco
napsano, nebo néjakych vykopavek - my konstruujeme tu minulost. To neni Zddné konstatovani fakt.
My ta fakta vyrabime. A to si historikové nechtéji pripustit.

Tedy rozhoduijici je, Ze ona se ta fakta nevyrabéji sama nebo neni to néjaky proces vyrabéni fakt v
kazdé chvili, nybrz to vidycky nékdo musi délat. A ten nékdo, to je ten subjekt. Cili rozhoduijici je:
udalost je prava tam, kde je vnitfné integrovana a ne nékym zvenci, a neprava nékym zvenci. Oviem
ten zvendi, to musi byt subjekt.

Udalost kromé téch primordialnich, téch nejjednodussich, musi mit také vlastni subjekt. A ten vlastni
subjekt zaroven nemf(iZze byt soucasti ani jejiho téla, ani jeji physis. Takze to je tfeti prvek nebo treti
stranka, bychom mohli fici. Tedy misto té dvojiny, misto toho dualismu duse-télo, tady mame
najednou trojinu, tedy trialismus, bychom tak divné rekli, ,trojiho“. Tak musime chapat ¢lovéka. A to
plati samoziejmé také pro historii, komplikovanéjsim zplsobem, protoze tam jde o udalosti nepravé,
vnitfné nesjednocené. Tam jedinou nejvyssi sjednocenou udalosti je clovék, jednotlivy ¢lovék. Uz
spolec¢nost neni pravou udalosti, protoZe neni sjednocena, le¢ zvendi. | kdyz my to chapeme tak, ze
ten ¢loveék, ktery Zije ve spole¢nosti, jako by byl uvnitf. JenomzZe ta spolecnost je chapana jako
spolec¢nost, tedy jako celek, jenom tim jednotlivcem, ktery de facto je mimo ten celek, i kdyz fakticky
bez ného by neobstal.

Zpét. Nejen Héraklétos, ani nejvétsi Fecti filozofové nepoloZzili a viibec ani nemohli poloZit otazku logu
v déjinach, ale byli tomu blizko. Kladli si totiz opétovné, a zejména od doby Sékratovy - jiz drive, ale
zejména to plati pro Sékrata, o kterém tradice Fika, Ze to byl prvni filozof, ktery se otocil zady k
prirodé, tedy k physis. A kam? K polis, rozumi se. Od physis se odvréatil, aby veSkerou pozornost



vénoval obci a Zivotu v obci, to jest politickému Zivotu. Tedy v tomto smyslu obec je vic nez jenom
spolec¢nost. Obec je integrovanéjsi nez spolecnost.

D&jiny nemohly byt ve starém Recku tematizovany, protoZe jesté nebyly vynalezeny. K tomu se za
chvili vratime, kdyZ se podivame na Patocku v Kacitskych esejich a na tu druhou kapitolu o pocatcich
déjin. To je jista polemika, kterou si tim pFipravuju. Nebyly jesté vynalezeny. To jest, nebyl vynalezen
déjinny styl Zivota. Déjiny nejsou déjinami samy sebou a o sobé, ale stavaji se déjinami tim, Ze lidé
zacnou dé&jinné jednat. A lidé nemusi déjinné jednat. Celé desetitisice, statisice let lidé nejednali
déjinné. A proto tady nebyly zadné déjiny, i kdyz lidé tady byli a byly i spole¢nosti, byly dokonce velké
kultury, které Zily nedé&jinné. To je porad, ale to pfipousti i Patocka, toho nazoru je také Patocka. To
m0zZe znit velmi prekvapivé, snad pfimo nesrozumitelné. Je tomu tak proto, Ze sami jesté v mnoha
ohledech nemyslime a tedy ani nejedname dost déjinné.

Slibil jsem, Ze se k tomu vratime pozdéji. Ale to, co si chceme ted zdiraznit, je nutnost délat rozdil
mezi tim, kdyzZ se néco déje, a kdyz se to déje déjinné. To, Ze se néco déje, jesté nemusi byt déjiny.
Rikali jsme, Ze toto plati tfeba o vesmiru, tam se od pocatku stale néco déje, ale nejsou to dé&jiny.
Dé&jiny nejsou v prirodé. Mluvit o d&jinach ve vesmiru je pouha metafora, filozoficky v3ak neplatna. To
jen tak mezi fe¢i mGzeme fikat, ale ne filozoficky. A dé&jiny jesté nejsou, nemusi byt vSude tam, kde uz
existuji lidé. Lidé dlouho existovali a déjiny se nedély. Zacit Zit a myslet d&jinné, respektive myslet a
Zit déjinné, predpoklada jisty vynalez, i kdyz vynalez velmi zvlastniho druhu.

Protoze déjiny nebyly odjakziva, ale mély svij pocatek, mohou mit také sv(ij konec. My jsme si pravé
do této souvislosti, do tohoto kontextu dali toho Fukuyamu. O konci déjin zacal vazné filozoficky
uvazovat snad teprve Hegel. Filozoficky. Ale myslenka sama, myslenka konce déjin a viibec konce
¢asu, je stara. A neni jen fecka. Byla doma také v Recku, ale ne jen v Recku. Nemusi byt nutné fecka.
Krestanska teologie zapracovala do své koncepce takzvany konec ¢asl, respektive jak se tomu casto
fika, soudny den. Némecky der Jiingste Tag, tedy zapracovala... Jung je mlady, tedy nejmladsi den.
Ten Uplné cerstvoucky, zelenoucky den, vsechny ostatni jsou starsi. O tomto poslednim dnu mluvil
Jezis ve svych parabolach, ve svych podobenstvich. A je tfeba ho zminit proti tfeba apostolu Pavlovi
proto, Ze zcela nepochybné nebyl viibec nakazen helénismem. Cili jestlize o tom mluvil JeZi§, tak to
nebylo pod vlivem néjakych koncepci feckych. O téch vibec Jezis asi nic nevédél.

Od té doby v navazani na Jezise existuje dokonce zvlastni teologicka disciplina, mimochodem
malokdy radné dostatecné propracovana, ktera se jmenuje eschatologie. To jest nauka o poslednich
vécech. Na tom je nejzajimavéjsi to, Ze tady je vidét jakasi subjektivita, nebo zavislost na subjektu, co
povaZujeme za nejmladsi a nejstarsi. Tak ti Némci fikaji der Jlingste Tag, to je nejmladsi den, a ta
eschatologie mluvi o tom, Ze eschaton, to jest to posledni. To nejmladsi je to posledni. Tady jde o to,
z jaké strany se na to divame, jak to vidime. Vnimani ¢asu. UZ jenom orientace v ¢ase. Je to néco jako
orientace vpravo, vlevo. Nékterym lidem to da strasnou praci na néco navazat, protoZe se jim stale
leva a prava strana plete. U déti je to velice dobre vidét. Ale je to nesnadné. Co je nahore, dole, to se
rozeznava velice snadno. Ackoliv teoreticky by to taky mélo délat potiZe, protoZze my vlastné vidime
vsechno vzhlru nohama. Jenomze jsme si zvykli uz to chapat, to je vlastné vidét tak, jak je spravné.
Doufam, Ze vam to fikali na stfedni skole a Ze vite i o tom, Ze jeden takovy koumak uz pred delSim
¢asem si nasadil bryle, které mu vlastné posadily vSechno zase spravné na nohy. Vite o tom, kdyzZ se
divate né&jakou lupou na véci, takZe se vam jevi obracené. Takové bryle si tedy nasadil a po ¢trnacti
dnech asi zacal vidét zase spravné vsechno, Ze chodi lidi po nohou. S témi brylemi. UzZ si navykl to zas
vidét spravné. A pak bryle sundal a vidél, jak déti vidéji nejdriv svét. To jest opét to vidél vzhiru
nohama. A zase si po dalsich étrnacti dnech zvykl to vidét tak jako pavodné. Cili skute¢né na sitnici to
mame vzhlru nohama, ale my jsme zvykli to interpretovat v mozku tak, Ze to vidime spravné. A
mUiZeme se o tom presvédcit, kdyby tomu nékdo nevéril: nasadte si bryle, které vam to obrati, a



uvidite, za ¢trnact dni budete zas vidét viechno spravné skrz ty bryle. A kdyz si je sundate, tak vidite,
jak to vypada bez té spravné interpretace.

Tedy néco podobného, ale daleko obtiZznéjsiho pro clovéka, je levostranna orientace. A jsou lidé, ktefi
s tim maji porad problémy a resi to tak, Ze si tfeba na levé ruce nebo na levou kapsu néco daji a
pamatujou si, Ze to je na levé strané. A podle toho se vidycky orientujou, kdyz sdhnou, kde to maji
pridélano, a védi, kde je levo a kde pravo. To jsou lidé s tim postiZeni. A jesté horsi potize mame s
orientaci ¢asovou. Co je dFiv a co je pozdé&ji? A mozna, Ze to neni tak obtizné, jako spis jsme
indoktrinovani fecky. My mame za to, Ze nejdfiv je to, co je nejstarsi. A to nejmladsi je nejpozdéji. Je
to tak?

Kdyz se nékdo narodi, tak jak Zije porad dal, tak to jeho narozeni, to je ¢im dal starsi. Zatimco jak
starne, tak to jeho stafi je kazdym dnem GpIné nové. Cili pravé jeho stafi je tim nejnovéjsim, kdezto
to jeho mladi je tim nejstarsim. Je to pékna absurdita. To je to, Ze se neorientujeme dost v tom case.
A to viechno zplsobila ta predsudecna idea pficinnosti, kterou je tfeba pronasledovat ve vzduchu, na
zemi i pod vodou. Nikoliv samoziejmé, ona funguje prakticky, ale filozoficky je neudrzitelna. Od doby
Humovy je jasné, Ze je neudrZitelna, a my se jenom tvarime, Ze Hume nebyl nikdy. Pfekonan v této
véci, v té kritice kauzality a kauzalniho mysleni, kauzalismu, nebyl vyvracen. Hume plati.

No, ale to je zasazeno zase jako extempore, ale jde o to, Ze i v nasi reci, v nasem jazyce je néco
napovidano, co mize byt chybné. V té némciné je to lepsi. Der jlingste Tag, ten nejmladsi den, to je
ten posledni, co bude. My tomu Fikdme posledni. Zatimco kdyz je to nejmladsi, tak ten posledni je ten
prvni den stvoreni. To je prvni den. To je ten nejstarsi. KdeZto ten nejnovéjsi, ten nejmladsi, to je ten
posledni. No a tak dal.

Tato eschatologie je dulezitym pozadim Hegelovy filozofie, protoZe Hegel byl ptivodné teolog a bez
toho krestanského pozadi a predpokladu, zakladu, je nemyslitelny. Otazka ovsem je, zda tuto
orientaci na to posledni, na posledni véci a jako na to, co je to posledni, jestli tuto orientaci mizeme
povaZovat za nepochybné, za autenticky kiestanskou. Jestli to neni cizi prvek v kfestanstvi, pravé
Fecky prvek, Ze to povaZujeme za posledni. Ponévadz jak vite, Rekové byli pfesvédéeni, Ze na po¢atku
bylo to nejlepsi. A pak se to pofad zhor3ovalo. To pFevzali také Rimané. Cili jestli, ja ted nevim, kdo z
vas mél latinu ve Skole, a pokud jste méli latinu, jestli jste Cetli, ponévadz je to pomérné lehka latina,
Ovidia. A tam jeho Metamorfoézy. Je tady nékdo, kdo ve skole na stfedni skole mél latinu a cetl
Metamorfézy? Nikdo. To je katastrofa. To bylo Uplné bézné, Ze lidé znali fecky, kdyz prisli ze stfedni
skoly. A dneska uz ani latinsky. Vidite, to bude trvat dvé, tfi generace, nez se tohleto napravi. A je to
tfeba to napravit. Bez latiny a zejména bez rectiny filozofovat, to je diletantismus. To je to, co délam
ja, ja neumim Fecky. To je tedy, vidite, v jaké katastrofé Zijeme.

Jiny hlas: (nesrozumitelné)
Prosim?
Jiny hlas: (nesrozumitelné)

Ne, to je néco jiného. Tam to eschaton, Ze, ale Ze to je to posledni tedy. Eschaton je posledni, ¢ili je to
vlastné nonsens, pro to némecké je daleko spravnéjsi. A ja myslim, Ze jsem chtél néco jiného.

Jiny hlas: Nejlepsi nebo nejhorsi.
Nejlepsi nebo nejhorsi?

Jiny hlas: Jako to aurea...



Jo, to je ono, to byl ten zac¢atek Aurea prima sata est aetas... To je ten, to snad kazdy klasik znamy,
takzZe vy jste tam tu latinu neméli. Tak tam je pravé v Metamorfézach Ovidiovych je ten zacatek
Aurea prima sata est aetas atd. Aurea prima sata est aetas. Aetas je vék, Cili na pocatku byl vék zlaty.
Ale to uZ je myslenka tedy Fecka, jenom prelozena do latiny, jako viibec skoro vsecko je prelozeno do
latiny, jenom v jedné véci Rimané vynikli nad Reky, a to je v pravnictvi. Ze tedy v judikatufe a ve
vsem, co s tim souvisi.

Tedy jisty pfedpoklad, jista samoziejmost pro Reky, at uz ji vysvétlujeme jakkoliv, byla, Ze na po¢atku
to bylo vsechno vynikajici a pak se to ¢im dal zhorsuje vsechno. Odpovida to trosku tomu, jak se divaji
na svét stafri lidé. Vidycky v jejich mladi to vSecko bylo lepsi. A musim Fict, ja jsem se tomu vZdycky
vychechtaval a pritom v Fadé bodU to dneska citim podobné. Za mych mladych let jsme bruslili tfi
mésice na jenom politym kluzisti a vydrzZelo to, kdezto ted mate tfi dni za celou zimu mraz. Av
tomhletom vzdycky podeziram, je to tak, nebo ne? No to se da zméfit, to prece ja jsem skutecné tam
byl a bruslil a tak dal. Cili ono néco nékdy odpovida, ale ta tendence starych lidi mit za to, Ze viechno
to bylo néjak lepsi a Ze ted ten svét jde k ¢ertu a Ze ty mlady za nic nestojej a tak dal, to je takova sila,
Ze mozna tohle je ten zaklad toho predpokladu, Ze na za¢atku to bylo vsechno zlaté a pak to bylo ¢im
dal horsi, aZ je to jako dneska. To uz neni ani Zelezny vék, to uz je néjaky hlinény. Kazdopadné toto
byla predstava. A to neni kfestanska predstava. Vibec.

Ta krestanska predstava, oviem co je kfestanstvi... My tam najdeme kaZzdopadné ve staré hebrejské
tradici a potom v evangeliu a potom tu a tam také jesté v téch dopisech Pavlovych, a tam uz je toho
mnohem méné a je to vselijak teologicky jesté reinterpretovano, a potom v tom krestanstvi
historickém, tam je to vselijak. Ale ta nejvlastnéjsi myslenka krestanska je nechat za zady vsechno to,
co byvalo, a otevfit se tomu, co pfichazi. Otevfit se budoucnosti.

Ve Starém zakoné slovo vira se vyskytuje velmi ojedinéle. Mimochodem ve Starém zakoné, v té
hebrejstiné, slovo vira a pravda je témér totéz. Je to jakoby dvoji stranka téze véci. CoZ u nas uz neni.
U nas muZete vérit také vselijakym blbostem. Dvéruj, ale provéruj, to proniklo do sloganu
marxistického.

Vira jako fenomén je ve Starém zakoné naprosto dokonale pfitomna na mnoha mistech, i kdyz se
tomu nefika vira. Nékde ano, a nékde se tomu tak nefika. Ale ten fenomén tam je naprosto jasné.
TotiZ Ze jde o odvracenost od toho, co je dano, a spolehnuti na to jediné spolehlivé, to jest na to, co
neni. Co jesté neni. Ponévadz vSechno, co je, je nespolehlivé, protozZe to zanika. Vsechno, co je,
pomiji, a proto je to nespolehlivé.

Toto je pohled hebrejsky, ktery je stale Ziv v kfestanstvi, i kdyZ je prekryvan, zakryvan tim
helénismem, tou feckou tradici. A néco podobného najdeme také u samotného Jezise, kdyZ u¢ednici
se divi tém jeho diviim, tém zazrak(m, co déla vselijaké. On jim fika: ,,Co se divite? Takové véci i vy
budete Cinit a vétsi nad to.“ Na to se obvykle nemysli a naopak vznikla cela takova zvlastni teorie
krestanska, v tomto smyslu ale nekrestanska, vlastné recka, polomyticka a polorecka, ze Jezis je
centrum déjin, Ze az k nému dé&jiny smérovaly dopfedu, kdeZto po ném uz vSechno sméruje k nému
zpatky, jako dozadu. TakzZe vlastné uz jsme zase v mytickém obdobi, kdy se stale vracime k né¢emu,
co bylo. Co uz se stalo. A uZ je to hotovo. Spéasa uz je zajisténa. VSechno rozhoduijici v déjinach uz se
stalo v JeZiSovi. To je mythos, to neni kfestanstvi. Ale kiestané o tom velmi ¢asto vibec nevédi.

Jezi§ naopak fikal: ,Budete ¢init vice nad to.“ Zadné zpatky k nému, napodobovani, imitatio Christi,
jak se to Fika latinsky, imitace Krista. Budeme se napodobovat, budeme se ztotozriovat s tim, co on
byl a co délal. To je ten myticky pfistup. To je pfistup archaického ¢lovéka k pravzoriim, k
archetypum. Z Jezise byl ucinén archetyp. A tak uz je Uplné jedno, jestli byl, nebo nebyl. ProtoZe Jezis,
to je to nadcasové. Archetypy byly nadcasové. Ty byly vyzvednuty z ¢asu a prostoru. Ty se kdykoli



mohly vracet, kdyzZ jsme se s tim sjednotili, identifikovali, ztotoznili. A tedy imitatio Christi chapana
jako identifikace s Kristem je cosi ahistorického a protihistorického a je to myticky archetyp.

Naproti tomu z gruntu kfestanské je to, co napsal pfiblizny sou¢asnik AugustinGiv Rehof z Nyssy, ktery
prvni prisel s myslenkou takzvaného nekoneéného pokroku v knize, ktera je nazvana Mojzis. Tam
tvrdi, Ze... a to je polemika proti finalismu nebo teleologii, ktera pronikala do krestanstvi jiz v té dobé,
to jest v dobé platonismu, a zejména potom, kdyzZ pres Araby se dostaval do Evropy Aristoteles, a
zejména potom u Alberta Velikého a ve vrcholné podobé Tomase Akvinského.

TotiZ ta predstava, Ze vSechno to, co se déje, se déje k néjakému konci, to je Fecka predstava a je to
predstava aristotelska. Aristoteles je ten hlavni myslitel odpovédny za zdGraznéni toho, Ze pri¢ina
nemusi byt vZzdycky ¢asové zpét do minulosti pfed tim, ¢eho je pricinou, to jest pred nasledkem.
Nybrz Zze mize byt pred nasledkem ve smyslu budoucnosti. To znamena, Ze nejdfiv je nasledek a
teprve potom pfijde pficina. A tato pricina, ktera vlastné ovliviiuje ten nasledek, Ze ho tahne k sobé,
ne Ze ho produkuje ze sebe, Ze ho tdhne k sobé. To je causa finalis. To je pficina finalni, pricina
teleologicka. To zavedl Aristoteles do filozofie a do mysleni evropského vibec.

To by bylo ohromné, to by bylo takrka kfestanské, kdyby ovsem on si nemyslel, Ze ta causa finalis je
nadcasova. Ta causa finalis de facto to je morphé, to je forma. To je napodoba platonské ideje. A to je
chyba. ProtoZe ta idea platonska byla chapana jako jsoucno. To znamen3, i kdyz ta causa finalis
vlastné je aZ na konci, by se dalo Fict, nejdriv je nasledek, pak teprve ten konec a ten nasledek ten
tihne, smérfuje, pohybuje se k tomu konci, tak ten konec je tady dfiv. Ten je ne dfiv ve smyslu, Ze by
byl zafazen ¢asové, nybrz ten je tady vécné. A proto je dfiv. Proto je zakladem. Ten je tady od
pocatku. To je archetyp.

Ta ,zajicovatost” je tady od pocatku. Nebylo by zajice, kdyby nebylo zajicovatosti. Ja to ted Feknu tak
absurdné. Jenomze kazdy zajic se narodi jako malinky zajicek a jesté poraddné neni ani poradny zajic a
sméruje k tomu dokonalému zajici, a tedy ke svému konci, aby se pfipodobnil té zajicovatosti, ktera
ovsem tady je nad vsemi zajici a od samého zacatku. V tom byla chyba. V tom je metafyzika. Ta
pficina kauzalni, ta musi byt nejsoucno, aby se to pribliZilo kfestanskému pojeti. Ted. Ten...

--- dalsi strana kazety ---

Tomu pocteno za to pravé reagovani na tu vyzvu, kdyz byl vyzvan, aby vysel ze svého domu, ze svého
mésta, ze své zemé. A vysel neznamo kam. A pravé to, Ze neznal kam, je to nejpodstatné;jsi. A s tim
souvisi tedy také to, Ze podobné jako jsme mluvili o vynalezu pojmil a pojmovosti u Rekd, tak tady
muGzeme mluvit o jesté podstatnéjsim a dalo by se fici radikaln&jsim vynalezu u starych Zidd. Totiz
vynalezu antiarchetypd.

Vsude platily archetypy. Viude platilo napodobovani. Rekové se z toho vyzuli, ti filozofové, tim, Ze ty
archetypy, které byly déjové - to byly akty, akce, ¢iny boh(i nebo bozskych predkd nebo herot a
podobné, které ¢lovék napodoboval a ztotoZnoval se s nimi - tyhle ty archetypy tady byly uz dany a
3lo o to jenom se s nimi identifikovat. A ted Zidé vymysleli jakou fantastickou vlastné past, by se dalo
fict, nebo takovy podfuk.

Zatimco ti filozofové zbavovali ty archetypy té déjovosti a postupné je stale vic umrtvovali, zbavovali
je vlibec déja, ¢asovosti, a udélali z toho archai, to jest to, co se nikdy neméni, co je vécné, co je od
vékl na véky, co je nekonecné do minulosti, nekonecné do budoucnosti. Nékteri dokonce ani popfreli
minulost, jako Parmenidés popreli minulost a budoucnost, fikali jenom ,jest”. Nikdy nebylo, nikdy
nebude. A naprosto to umrtvil, ponévadz se to nemuize dit viibec, nic se to nehne. Cili arché je pak



Uplné mrtva, ackoliv ti prvni, Thalés a dalsi, arché chapali jako oZivenou a oZivujici zdroj vseho Zivota,
tak u Parmenida to bylo naprosto umrtveno. Takrka v lihu, jako had v lihu nebo Zaba v lihu.

To zbylo z archai. To zbylo z téch archetypl a tomu se Fikalo racionalizace myt(. TakZe se z toho staly
archai. Jako trojuhelniky jakési. Vsechno se pak délo podle téchto mrtvych forem, ideji. Nebo
morphai, forem u Aristotela. Tak Izraelci si vymysleli baje¢nou véc. Nechali tu narativitu u toho, to
vypravéni o heroich, ponévadz koneckoncll svym zplsobem Abraham, 1zak, Jakob, to jsou praotcové,
to jsou vlastné archetypy. JenomzZe oni to nejsou archetypy, oni to jsou antiarchetypy. Proc¢? Kdyz
chcete udélat totéz, co udélal Abraham, tak musite vyjit do neznama, ale do svého neznama. Nikoli
do jeho neznama, vy uz vite, kam Sel. Vy nem(zete udélat totéz. Vy se s nim nemzZete identifikovat.
Vy ho napodobite, kdyzZ se stanete sami sebou. Ne kdyzZ se stanete Abrahamem.

To je vynalez antiarchetypt. Samoziejmé religionisty na celém svété to nechava vétsinou uplné
lhostejnymi. Ti to nerozpoznaji. Oboje je to vypravéni a tedy je to archetyp a je to mytus. Ze to je
obraceno vzhiru nohama, to jim unika, protoZe nejsou dostatecné pripraveni teoreticky, filozoficky.
Cili dobré, pokud je mezi vami nékdo, kdo by religionistiku chtél délat a dél4, tak at na tohle
pamatuje. A nevymyslel jsem si to ja, vymyslel si to Mircea Eliade, kterého jsem uz tady citoval, to je
Jungliv Zak, ktery historizoval archetypy. Ta koncepce, ten termin archetypus je Jung(v. Jenomze
Jung ho pouzival jenom v ramci psychologie. To je psychologicky archetyp. A Eliade udélal obrovskou
Véc, Ze historizoval tento pojem. To jest aplikoval ho na ty staré déje. Nikoli na déjiny, to jesté déjiny
nebyly, ale na déje. A to se mluvi o historii.

Mezi historii a prehistorii se uznava hranice pismo. A to nema viibec co délat se skutecnymi dé&jinami.
Pismo muze byt tam, kde dé&jiny jesté nejsou, a naopak déjiny mGzou byt tam, kde jesté pismo neni. |
kdyzZ spiSe to pismo se da predpokladat, protoze pismo je cosi obrovského, co dovoluje, abychom se
vztahli k tomu, co bylo. UZ nezalezZi jenom na nasi paméti. VSimnéte si, kdyz premyslite o né¢em, tak
za rok si myslite, Ze uz jste to tehdy védéli. Zkuste si, kdyZ néco promyslite a mate néjaky napad,
napsat a u toho datum. A za rok si to prectéte. A srovnejte to s tim, co z(stalo ve vasi paméti. Vy to
stale v paméti obnovujete, kdyzZ se k tomu vracite, a misinterpretaci presouvate, posouvate to, co jste
si tenkrat promysleli. Kdyz to pak konfrontujete s tim, co jste napsali, tak najednou zjistite, Ze to je
jinak.

Cili pismo je strasné daleZité k tomu, abychom se vratili k tomu, co opravdu jsme promysleli.
Nerikam, co se opravdu stalo, protoze to byste museli pfesné napsat, co se stalo. Je otazka, jestli v tu
chvili, kdy se to déje, viibec je nékdo schopen napsat, co se déje. Ponévadz v tu chvili, co se néco déje
aktualné, mame strasny nedostatek informaci o tom, co se déje. Ty informace dochazeji teprve
dodate¢né. Cili vlastné historikové délaji to, ze konstruuji néco, co nikdo tak nikdy neprozival. Proto ti
historikové také vétsinou se zabyvaji takovou dobou, kde uz Zadny Zijici je nem(ze kontrolovat.
Ponévad? ti Zijici vzdycky rikaji, Ze to je jinak.

Ovsem historik prosté nemuze vérit pamétnikovi. Pamétnik at piSe paméti. To je zajimava véc a je to
dokument, ale rozhodné to neni material pro historiky. Material pro historiky, to jsou vselijaké
doklady, to co se napsalo, to co se vytisklo, a z toho se to pak konstruuje. A pak ponévadz se pocka,
az vsecky ty podklady jsou, no tak pak pochopitelné se s historikem muizou na nééem néjak
dohodnout, Ze takhle to bylo. Pochopitelné to vzdycky bylo jinak, ale ono to bylo jinak i vic¢i tomu, jak
to lidé prozivali. Cili to, jak to opravdu bylo, to je strasné obtizné rekonstruovat. Ponévadz to zalezi na
tom, kolik je zprav. Dneska je to trosku lepsi, ponévadz téch zprav je mnoho, oviem zas je jich tolik,
Ze vétsinou si ten historik musi do té miry vybirat, Ze kazdy si vybere néco jiného a tak dal. TakZe to je
tento problém.



Tedy jesté upozoriuji na to, Ze ¢im jsme se ted zabyvali, je, jestli je to vibec krfestanské hovofrit o tom
poslednim, o té eschatologii. Nicméné je to dllezité, ze tam néco takového bylo. Tedy zpochybnili
jsme vlibec myslenku konce déjin. | kdyzZ v Hegelovi ji najdeme jako u prvniho filozofa a je
nepochybné spjata s kifestanskou tradici, protoze byl teolog, odtamtud to ma. Jenze my jsme
krestanskost této krestanské tradice zpochybnili. Znamena to snad, Ze chceme zpochybnit viibec tu
moznost konce dé&jin? Nikoliv. Vite, Ze déjiny nékdy zacaly, mohou také skoncit. A ne jenom takovym
barbarskym zplsobem, Ze vyhynou vsichni lidé a tim prestanou déjiny. Pochopitelné, jiné déjiny nez
lidské déjiny nejsou.

Ale lidé mohou dale Zit a prestat Zit déjinné a prestanou dé&jiny. My jsme si tady citovali toho
Fukuyamu, coz uz nebudu znovu délat, ale mizeme se tim trochu zabyvat v myslenkach. Tedy vibec
to, Ze jsme zpochybnili kfestanskost toho konceptu konce déjin, viibec neznamena, Ze déjiny
nemohou skoncit, Ze se nemohou zbortit, rozpadnout, Ze se nemohou sesunout do nedéjinnosti.

Ta RehoFova myslenka nekoneéného pokroku neznamena spoléhani na n&jakou samozfejmost
déjinného pokroku, na automati¢nost toho pokroku. To je osvicenska myslenka, to neni u Rehore z
Nyssy. Znamena pouze presvédceni, Ze takovy rozpad, takové zhrouceni déjin neni nutné. Tedy v tom
Rehofové obrazu je pfitomno, Ze tfeba pfijde ten soudny den, ale to nebude posledni den. Pak budou
tady dalsi dny. A to budou uz dny po soudném dnu, po tom velkém soudu. A to budou déjiny
osvobozené. A tohleto z té pravé kiestanské nebo plvodné hebrejské tradice ma Marx. Ktery je
presvédcen, Ze to, co my Zijeme, jesté nejsou poradné déjiny, a proto ta ekonomika ma takovy vliv.

Jiny hlas: Znamen3, Ze soudny den teda neznamena konec dé&jin podle né;?

Podle Rehore. No jesté. Taky kdyby byl konec dé&jin, tak to nebe je lépe si nepfedstavovat, uz jenom z
toho dlivodu, Ze to musi byt strasna nuda. Tam prosté vsichni zpivaji furt hosanna a pravdépodobné
jednim tébnem, protoZe aby byly mozné dva tény za sebou a ne najednou, tak je potreba aspon
malinkého kousku ¢asu. A vé¢nost neni ¢as, podle Augustina tieba. Cili ve vé¢nosti mliZze symfonie
zaznit pouze cela najednou. No a to je strasny hfmot, to neni symfonie. Symfonie potrebuje ten cas,
n&jakou ¢asovou tu... Cili tam se nic nedé&je, tam je furt stejno, i to hosanna neni na tfi slabiky, nybrz
najednou, to je prosté jenom ten moment. To je absurdita.

A z tohohle ddivodu je Rehof presvédeen, ze naopak se véci teprve zaénou dit, ty pravé véci se za¢nou
dit. Na takto myslel také Marx, coz jsem chtél zd(iraznit, Ze prosté teprve kdyzZ se osvobodime tim, Ze
zvladneme tu ekonomiku a vSechno to bude fungovat a bude dostatek vieho a tak dal, tak teprve
lidstvo vstoupi do dé&jin. Ted je to jesté prehistorie. Cili to nema s marxismem, to uz jsem Fikal minule,
vlastné nic spolec¢ného. Ten marxismus nepochopil, ti marxisté takzvani nepochopili vétSinou, nebo
se aspon, kdyzZ byli rozumnéjsi, tvafrili, Ze nepochopili mladého Marxe. Tam je potfeba délat rozdil.

Tedy zhrouceni déjin neni nutné. To je myslenka. Déjinnosti d&jin, neni nutné. Dé&jiny nemusi byt to,
jak si to predstavoval Hegel, to intermezzo mezi jednou vé¢nosti a druhou vécnosti. To jest necasem,
nadcasim, nedé&jinnosti. Jenom jakousi doc¢asnou cézurou, doc¢asnym prerusenim neménné vécnosti.
Nemusi to byt takhle. Déjiny maji zac¢atek, ale mohou nekoncit.

A ten dlivod teologicky je asi nasledovny. Najdeme prece vsude v Zalmech, jestli znate trochu bibli:
Zpivejte Hospodinu pisen novou. Prorok vyzyva, odvratte se od véci starodavnych, jak to prelozili
krali¢ti. Aj, ja ¢inim vSechno nové. A ted jsou tam takové absurdity nové, jako napfriklad silnici, dalnici
uprostfed more nebo Feku uprostred pousté. Aby bylo jasné, co to je to nové, néco necekaného.
Néco dokonce takfka nemozZného z naseho hlediska. Jak je mozno udélat dalnici uprostfed more?
Tam neni dalnice, ja to chci jesté trosku posunout k jesté vétsi absurdité. Tam je cesty.



Vite, Ze Zena Lotova byla obracena v solny sloup, protoze se obratila zpatky. A koukala se, co se to
tam déje vzadu, za jejimi zady, za jejich zady, protoze vite, Ze celou Lotovu rodinu nasilim odvlekli z
toho mista, které mélo byt zahubeno. A Lot nechtél, zatimco Abram, tehdy jesté, poslusné odesel se
v§im, s celym domem, s celou rodinou, se vsemi stady, s tim vsim odesel, vysel z té zemé zatraceni
nebo z toho mésta zatraceni, tak Lot odmital. ProtoZe mél zeté z toho mésta a nevédél, jak je prinutit.
Nakonec ti andélé, takzvani poslové, tam pfisli a donutili ho, aby odesel. A on smlouval jesté cestou.
Aby nemusel jit aZz na ty kopce, Ze tam nedojde, stéZoval si, ackoliv byl mnohem mladsi nez Abraham.
A tak oni mu dovolili, aby se zastavil na néjakém méstecku jenom na svahu té hory, kam mél pivodné
rozkaz odejit. Bylo to néjaké méstecko Segor. A on se tam zastavil s celou rodinou, kromé té
manzelky, ktera se cestou otocila a byla zesolnéna.

A potom, druhy den, se podival, co tam zbylo, a teprve pak se odebral na ty hory, pak uz se mu
prosté udélalo spatné z toho, co tam bylo. On chtél porad zustat blizko, nebyt daleko. A pak to
nevydrzZel. Prosté ¢loveék, ktery je presvédcen, treba i nasilné presvédcen, aby se orientoval do
budoucnosti, pak uz nevydrzi tu minulost. To je jaksi také psychologicky mozno trosku vysvétlit. Uz
ani nechce vidét, kdyz vidi, co se z ni stalo.

No a takovychle mist je cela Fada, i v Novém zakoné jsou nékteré momenty tohoto typu i v epistolach
a tak dale, i kdyz je to tam vzdycky tak trochu skryto, nenapadné, pac je to prekryto tradici. Ale je to
tam. A tedy tato myslenka naznacuje, a nékteri kfestansti myslitelé a dokonce néktefi myslitelé, ktefi
se nepovazovali za kfestany, z toho vyvodili, Ze to neni jenom p¥ikaz pro ¢lovéka, aby se orientoval do
budoucnosti. Ale to je cosi, co vypovida néjak o samotném Bohu. To jest, Ze Blih neni Zadné soucno.
Soucno v tom parmenidovském smyslu, které jest, nikdy nebylo a nikdy nebude. Jest. Ale to neni ani
tedy ontoteologicka néjaka velicina, bozské soucno, summum ens, jak se fikalo ve stfedovéku, nebo
infinitum ens, nekone¢né soucno, nejvyssi soucno a tak dale. Ze to viibec neni soucno.

Coz se teda najde i u Tomase Akvinského, kde jsou stovky a tisice mist, kde se mluvi o Bohu jako o
soucnu, o ens, ale nékolik mist, které tam nasel potom ten jezuita Lotz, kdyzZ se poucil u Heideggera, a
nasel tam nékolik mist, kde pochybuje sdm Tomas o tom, Ze to je pfimérené mluvit o Bohu jako o
soucnu, tedy jako o ens, a uvaZuje o tom, Ze |épe snad by bylo mluvit o Bohu jako o esse. CoZ jest v
nasem ,ve vlastnim slova smyslu“, jako o byti. Na coZ navazuje, i kdyZ nevim, jestli o tom védél,
vlastné Heidegger a vlastné tém tomistlim otevrel oci pro néktera mista v Tomasovi, kterd po mnoho
generaci nikdo vlastné nevidél, i kdyz to cetli.

Musime mit oteviené oci, kdyZ néco ¢teme, a otevienou mysl. Kdyz ne, tak kdyz uz predem vime, jak
to vyloZit, tak tam nékteré véci prosté nejsou pro nas. A to plati o Bibli taky. Cili my musime ¢&ist Bibli s

Zejména, kdy? je zavisla na té recké metafyzice.

Tedy ta myslenka je, Ze dé&jiny se nemusi zbortit, nemusi se zhroutit, nemusi skoncit. To neznamen3,
Ze nemohou. Mohou. To zaleZi na lidech, jak se budou chovat, jak budou jednat. Ale neni to
nezbytné. Pokrok neni automaticky, ale mozny. | kdyz slovo moZnost je zase aristotelské a musime s
nim zachazet velmi opatrné. Je to pa-pojem, nikoli Fadny pojem, ale tady snad to tolik nevadi.

To znamen3, Ze z toho mizeme vyvodit prvni véc o vztahu mezi rozumem a déjinami. Rozum se v
déjinach neprosazuje ani neuskutecnuje samocinné. A s néjakou dopredu uz rozhodnutou - a
dopredu to znamena do budoucnosti rozhodnutou a dopredu, to jest do budoucnosti vliadnouci -
nutnosti. UZ jenom proto, Ze v pozadi je ta kauzalita. Ze néco z minulosti ovliviiuje to budouci. Uz
jenom proto to neni mozné, ale i z dalSich ddvodd.



Dé&jiny nejsou nutné a samozifejmé uz jako déjiny, uz tim, Ze to jsou déjiny, dopredu nutné rozumné a
nejsou tedy vtélenim rozumu. To se nékdy takhle vyklada Hegel, kdyz fika, Ze rozum se prosazuje v
déjinach, Ze tedy cokoli se v d&jinach prosadilo, je rozumné. Takhle se vyklada ta jeho formule
znama: ,Co je skutecné, je rozumné, a co je rozumné, je skutecné.” Coz je jista berlicka ze strany
Hegela. On nékteré véci takhle naschval fikal, on to umél Fikat i jinak, ale umél to fikat také timto
zplUsobem, aby to bylo dvojznacné a mohl kdykoliv vyklickovat, kdyzZ by byl pritistén ke zdi. To byla
takova trochu ¢eska povaha.

Hegel to skutecné myslel tak, Ze kdyz se néco nerozumného uskutecni, tak to nema perspektivu a
tudiz je to de facto neskutecné. | kdyz se to uskutecnilo, tak je to neskute¢né. V tom velkém pohledu
filosofa déjin je to vlastné neskutecné, je to okrajova zalezitost. Ta se nikdy neprosadi, ta nezlistane
trvale. To prosté nemusime brat ani prilis vazné. V tomto smyslu rika: , Tim hare pro fakta,” kdyz mu
nékdo vytyka, Ze jeho teorie neodpovida faktam. Tim hlife pro fakta. To znamena, Ze to nejsou
vlastné 7adna fakta. Proto tim h(ife pro né. To neni skutec¢né, kdyz to neni rozumné, tak to vlastné
neni skutecné. | kdyz se to stalo, co je ndm do toho, nemusime to brat vazné. To je ta myslenka.

To neni tak, Ze filosofie je oddélena, Ze mizZeme kaslat na d&jiny a jenom si budeme dé&jiny vymyslet.
To neni tak. Nesmime podcenovat ty velké myslitele. Oni nékdy délali trapné chyby. Ale vétsinou jsou
genialni pravé proto, Ze ty jejich chyby byly genialni. Nam se dnes zdaji trapnymi, ponévadz uz vime,
7e to jsou chyby. Ale genialnost filosofa spociva v tom, ze dél4 maximum chyb poprvé. Ze prosté
dovede délat chyby, které jesté nikdo neudélal predtim. To je velka zasluha filosofa. Nedélat chyby,
to neni Zadna filosofie. Filosofie je povinna délat chyby, ale délat chyby, které jesté nikdo neudélal.
Razit nové cesty a pak tim umoznit, nebo dokonce sdm na to pfijit, Ze to byl chybny krok. Aby se
potom bylo mozZno tomu kroku napfisté vyhnout.

Za predpokladu, Ze ovsem nékdo o tom v(ibec vi, Ze vibec ty déjiny studuje, Ze ma néco v paméti, ze
to byl Spatny krok a Ze ho uz nemame opakovat. BohuZel naprosta vétsina lidi, a bohuzel také
politikl, délaji stale tytéz chyby. Nebo kdyzZ ne tytéz, tak aspon délaji chyby, které uz byly udélany a
které uz byly jako chyby rozpoznany. Vzdélanost ma ten smysl, Ze vime o vsech téch chybach, které
uz byly kdy provedeny a jako chyby rozpoznany. Kvili tomu mame mit védomosti. Védomosti o
pravdé zadné nejsou. My zejména musime mit védomosti o chybach, o omylech. Pravda, ktera se uz
jednou prosadila, ta uz prestava byt pravdou. Pravda uz mezitim je nékde napred.

Tedy dé&jiny nejsou nutné a samozrejmé uz jakozto déjiny rozumné a nejsou vtélenim rozumu. Dé&jiny
jsou pouze zvlastnim dénim, v némz rozum se muze uskutecniovat kvalitativné vyssim, efektivnéjsim
zpUsobem neZ mimo né, tedy napfiklad nez v pfirodé. Uz v pfirodé se rozum prosazuje, ale tak tézce
a tak primitivné, Ze se to s tou moznosti, jak se miZe prosazovat v déjinach, neda vibec srovnat.
Ovsem vsude tam, kde se rozum muzZe prosazovat kvalitnéji, mize se také kvalitnéji prosazovat
nerozum. TakZe to napéti mezi rozumem a nerozumem, které je v pfirodé pomérné malé, v téch
déjinach je mnohem vétsi.

Uz tohleto by nas mélo varovat pred predpokladem, Ze ten pokrok se déje automaticky. Ten pokrok
je vidycky provazen paralelnim pokrokem dol(i. Upadkem. Pokrokem tpadku. A ta propast mezi tim,
co jest a byti m3, se stale zvétsuje. To je ostatné samostatna otazka, jak se prosazuje rozum v pfirodé,
ale neni to otazka, kterou bychom se my méli zabyvat. My se chceme zabyvat otazkou rozumu v
déjinach. Ze se véak rozum néjak prosazuje v pfirodé&, se mi zda nepochybné. A jak uz bylo fe¢eno,
Rekové, stafi Rekové, o tom byli naprosto jednoznaéné presvédéeni. Z toho vyplyva, Ze to neni
rozum, co zaklada déjiny v jejich déjinnosti. Bylo by oviem Ize se pokusit, jak to udélal tfreba Hegel,
nechat rozum - v jeho pripadé jde ovsem o ducha - pracovat v prirodé tak, aby priroda
vyprodukovala bytost dé&jinnou, to jest ¢lovéka, nebo alespon schopnou dé&jiny zalozit.



Patocka o tom ve svych Kacifskych esejich na strané 43 mluvi jako o odvazné spekulaci, ktera
podklada celému déjstvi prirody Ulohu nutné pripravy procesu déjinného. To je skutec¢né koncepce
Hegelova. Nevim, proc Patoc¢ka mluvi o odvazné spekulaci. Jestli nemél rad spekulace, se mi nezd3,
ponévadz se tam najdou v jeho mysleni. Nebo jestli nemél rad tu odvaznost, nevim. Vypada to, jako
kdyby se od toho chtél distancovat - odvazna spekulace. J4 bych nemél nic proti odvazné spekulaci,
kdyby ovsem nezlstala jen u ndznaku a Sifer, ale predlozila by vypracovanou teorii. Ne Ze by
systematicka stavba byla cilem filozofie, ale na ni se vidycky pozna vic, kde jsou chyby. To je dllezZité,
aby se poznaly chyby, proto se ma délat systém. Ne aby se to zavrsilo jako v néjaké velké pravdé.

Filozofie znamena prece vzdycky experimentovani, myslenkové experimentovani. Ma-li mit takovy
myslenkovy experiment smysl, musi byt nejen nacrtnut, ale musi byt skute¢né proveden. Teprve pak
Ize posoudit, zda byl Uspésny a jaké vysledky pfinesl. Sama odvaznost spekulace pak nem(ze byt
sama o sobé na zavadu. Problém spociva v nécem jiném: v ¢em a jak je pfiroda pripravou procesu
déjinného? To nejde jenom fikat, Ze priroda je pfipravou. V ¢em? Odkaz na rozum - nebo u Hegela to
je na ducha - neni Zddnou skute¢nou pomoci, neni feSenim, protoze chceme védét, v cem konkrétné
spociva onen rozhodujici pfechod od procesu pfirodniho k procesu déjinnému.

No a tak déjiny, respektive jejich d&jinnost, d&jinnost dé&jin, nevyplyva z rozumu, ale rozum naproti
tomu mUze do déjin vstupovat. MUze se v nich uplatiiovat, m(ze je ovlivnit. A to neznamena, Ze je
mUzZe vytvorit, Ze je mlze ustavit. Rozum nemize po mém soudu ustavit déjiny. Déjiny nemohou byt
postaveny na rozumu, na praci rozumu. Ale kdyz uz jsou tady, tak rozum v nich m(zZe pracovat tak, Zze
ty dé&jiny jsou rozumnéjsi. Ale déjinnost ani déjiny samy nejsou produktem rozumu a nemohou byt
produktem rozumu.

evvs

Jak vstupuje dé&jinnost do onoho uplatfovani rozumu? Rozum se uplatiuje uz v pfirodé. A jak ted do
tohoto uplatiovani rozumu vstupuje déjinnost? Kde se bere, kdyz ne z toho rozumu, jak jsme si pravé
fekli? Jak dochazi k tomu, Ze se ustavuje dé&jinnost dé&jin, kterd umoznuje, aby se rozum preddé&jinny
stal rozumem déjinnym?

Vime, Ze dé&jiny tady byly davno predtim, nez zacali lidé - to jest filozofové evropsti - myslet déjinné.
Ta reflexe filozoficka sla pozdéji. Déjiny tady uzZ byly a filozofie tady jesté nebyla, filozofie déjinna. To
je vlastné nedavna véc, Ze jsme si uvédomili, Ze ¢lovék je tvor d&jinny a Ze nic na ném neni, co by bylo
nedéjinné. To jest ta predstava, Ze vSem lidem od prvnich - mozna od neandrtalcli nebo alespor od
homo habilis - vSem je néco spolecné, je chybna. Zkratka clovék je tvor déjinny. A to nejdllezitéjsi na
ném je prave to individualni, ne to spole¢né.

Nas nezajima, Ze ten druhy je ¢lovék. Nas zajima, Ze to je filozof nebo Ze to je fyzik nebo Ze to je
umélec néjaky, Ze skvéle hraje na to ¢i na ono. Toto je dulezZité pro nase lidstvi. A ne, Ze jsme vSichni
lidé. To, co je ndm spolecné, je naprosto nezajimavé. To je pouha podminka jakasi, okolnost. To
skutecné zajimavé je, Ze jsme jedinecné bytosti. NemU(zZeme se vztahovat k druhému clovéku jenom
jako k ¢lovéku. To je malo. My se k nému musime vztahovat jako pravé k nému. A zase bych tady
apeloval na to: kdyz si nékoho bereme, tak si ho nebereme prosté jako sami¢ku nebo samce. Nebo
nékoho, koho jsme potkali, nebereme si ho jako nékoho, koho zrovna mame tady pred sebou. My si
ho bereme s jeho minulosti a budoucnosti, a ta je vzdycky jedine¢na. Ze to je to dilezité na ¢lovéku, a
ne, co je lidem spolec¢né. To je cosi abstraktniho, nezajimavého.

A jestlize jsou néjaka lidska prava, tak ta se vztahuji zejména na tu jedine¢nost lidskou. Kazdy ma
zakladni pravo byt sam sebou. A protoZe to je faleSna formulace, ktera je jesté postizena metafyzikou
- protoZe to vypada, jako kdyZ se nékdo narodi, Ze uZ je sdm sebou a Ze mu davame jenom pravo,
aby tim zlstaval, coZ neni pravda, ponévadz kazdy se rodi jako nec¢lovék de facto, clovékem se teprve



musi stat v plném smyslu - Ze kazdy ma zakladni pravo, aby se stal sdm sebou. Ponévadz sam sebou
nikdo na pocatku neni, tim se teprve ma stat. To je to podstatné na clovéku. A to jde dokonce tak
daleko, Ze ten respekt musi zasahovat daleko do budoucnosti, dokonce do té budoucnosti, kdy ten,
jehoZ prava musime respektovat, se jesté nenarodil. Kdy jesté jeho rodice a rodice jeho rodict se
nenarodili. A my stale musime respektovat jeho lidska prava, protoZze musime respektovat prava
budoucich generaci, aby tady méli dost cistou vodu a dost Cisty vzduch a neméli tady ozénovou diru a
ja nevim co vsecko. To jsou nase zavazky vici lidem, ktefi jesté neexistuiji, ktefi se nenarodili.
Dokonce jejichz rodice a rodice rodicu se jesté nenarodili. A uz maji lidska prava, ktera my musime
respektovat.

Tak vypadaji nase zavazky do budoucnosti. Ty jsou hlavné postaveny na tom, co neni, co jesté neni. A
celd minulost ndm slouzi jenom proto, abychom védéli, cemu se mame vyhnout. V ¢em nemame
pokracovat.

Tedy nasSe otazka je: jak se ustavuje déjinnost déjin, kterd umoznuje, aby se rozum preddéjinny stal
rozumem déjinnym? A pravé v tomto bodé se Patock(v koncept pocatkd déjin v té druhé kapitole
Kacit'skych eseju se jevi jako znac¢né problematicky. SGm jako fenomenolog uvadi prednostné dvé
fenomenologicka Feseni, totiz Husserlovo a Heideggerovo. A to druhé, to jest Heideggerovo, povaZuje
za vhodnéjsi pro, jak fika, filosofovani o déjinach. A to pro jeho zase citat: ,,vychodisko ve svobodé a
odpovédnosti v lidském byti“, nikoli teprve v mysleni. Cili Husserl vidi to vychodisko teprve v mysleni,
kdeZto Heidegger ho vidi v byti, jiz v byti. Tedy jesté dfive, neZ dojde k mysleni, jesté dfive, neZ tam
mulzeme zaregistrovat reflexi. To je na strané 64, kdybyste si to chtéli najit.

Jak Husserlovo, tak Heideggerovo pojeti jsou pro Patocku filosofiemi pravdy. Pravda je jejich Ustfedni
problém, jak Fika. Aby bylo zase jasno, co Patocka fikal v té diskusi, kde se vsichni hlasi k Patockovi. A
oba filosofii pfikladaji centralni vyznam v déjinach. A Patocka se k tomu hlasi, zejména k tomu
Heideggerovi, ale také k Husserlovi. Prikladaji filosofii centralni vyznam v déjinach. A to pro oba, rika
Patocka, pro Husserla i pro Heideggera, zarover znamena centralnost Evropy v d&jinach. Cili okamzité
tady mGze nékdo vstat a obvinit z europocentrismu.

Patockovi se Heideggerovo pojeti zda vhodnéjsi, protoze Heidegger chape déjinnou svobodu a
odpovédnost jako zaloZenou jiz v byti a nikoliv teprve v mysleni. Patocka vsak ihned ono byti
interpretuje - a to uz neni docela Heidegger - jako byti v obci. To jest jako svobodné, v podstaté
ni¢im nekryté, to jsou slova Patockova, a ja dodavam politické byti, nebot byti v obci je politické byti.
Obec je polis. Cili jako to pravé byti, z néhoz se odvozuiji d&jiny, to je politicky Zivot. Zivot v obci, Zivot
v polis.

Historie neni pochopitelna bez svobodné odpovédnosti, fika Patocka, strana 63. A tamto predtim, to
nekryté politické byti, to je 53. Tedy historie neni pochopitelna bez svobodné odpovédnosti. Ta je
vsak pGvodné spjata s obci, s polis. Filosofie je teprve reflexi oné politické zkusenosti. Dé&jiny jsou tedy
spjaty s ustavenim obce, polis je pocatkem déjin.

Tohle tam fika zhruba Patocka. Je to v jistém smyslu chyba, protozZe to plati o filosofii az od Sékrata. V
jistém smyslu je to vsak hluboka pravda, protoze nebyt filosofie pocinajic Sokratem, tak jsme
nerozlisovali mezi filosofii a nefilosofii. A zaroven ti stafi nam vibec nepfipadali jako filosofové. To
zejména u téch prvnich, kdyZ nékdo fekne, Ze vSechno je voda, tak to pfece neni filosofie. To teprve
pak se ukazZe, Ze to byly zacatky filosofie, ale to je blabol, Ze viechno je voda. To je v nejlepsim
pfipadé jakysi divny, primitivni mytus a ne filosofie. Teprve v tom navazani téch dalsich filosofli na
Thaleta se ukazuje ten Thales jako filosof.

Mame jesté ¢as? Nebo uz jsem mél skoncit? Ne.



Cili jesté posledni. Filosofie tedy je reflexi oné politické zkusenosti a d&jiny a d&jinnost dé&jin jsou tedy
spjaty s ustavenim obce, té recké obce. CozZ neplati ani o téch velkych civilizacich, kulturach
starovékych. Dé&jiny jsou spjaty podle Patocky s ustavenim fecké obce, polis je pocatkem déjin. A
kritiku tohoto pojeti si provedeme pristé.



