Rozum v déjinach 11 [1993]
27.10. 1993
[strojovy, neredigovany prepis - model Gemini Pro 3 preview]

A ten problém, na ktery se dostaneme v konverzacich... Oni to dal zdlraznovali celkovost. | kdyz ten
diraz byl jiného typu. Takzvani personalisté. Ti opétovné upozoriiovali na to, Ze ¢lovék neni véc,
predmét, a zZe vztah Ja-Ty je fundamentalné odlisny od vztahu Ja-To.

Vy znate pravdépodobné Bubera, knizku Ja a Ty, kterou jsme probirali. Ale téch knih je vic. Taky mam
za to, jak se o tom mluvilo... Buber patfi do skupiny takzvané Zidovskych myslitelt. Néktefi z nich se
oviem nepovazovali za Zidy, jen ptivodem. Treba katolici, protestanti, nebo lidé, ktefi se nestali
kfestany. Viceméné vsem jim je spolecné, Ze méli blizko k té tradici hebrejského mysleni, byt ve
Nejvyznamnéjsi asi je Rosenzweig. Franz Rosenzweig, ktery umrel velmi mlad a dlouho o ném védélo
jen par lidi a teprve ty véci vychazi znova. Ale to jsou... vSem jim je spolecné, Ze pisou dosti
nesrozumitelné. Je to hodné napovidané a musite to Cist tricetkrat, ¢tyficetkrat, nez na to prijdete.

Je to trosku nesvar, ale mame spoustu takovych filosofickych text(. Maji byt predevsim drobné. Pro
publikace se ma psat ve strucnych textech. A pro sebe ovsem ¢lovék musi psat velmi dakladné a
popsat spoustu papir(, tak jak to délal tfeba Husserl. Jeho texty, které on vydal, vZdycky jesté s
dodatky ze vsech téch rukopist, které k tomu mél, to jsou stohy sepsané. To vzdycky vydate na sto
stranek, ale to uz se proskrta. To jsou ty truhly Husserlovy. To je néco jiného, nez kdyz se piSe kniha,
aby to ovlivnilo trochu zplisob mysleni lidi. A to filosofie musi délat. Filosofie nemUzZe z(stat jenom v
akademickych kruzich. Filosofie musi oslovovat svobodu.

A ta priprava, ta se ma délat v podobé traktatd, ale jinak by se mélo... Vydavat traktaty, to u nas neni
zatim Zadné nebezpedi. Jednak nikdo neni schopen traktat napsat, a za druhé, kdyz by ho napsal, tak
nikdo neni schopen to vydat. Nikdo neni schopen to koupit, ani Marii, ktera na to stfada néjaky
drobny peniz. Rozumite, rozumite tomu rozdilu mezi prekladem...

Cili ti personalisté opétovné upozorfiovali na to, Ze €lovék neni véc. Ze ten vztah J4-Ty... Ja jsem
zapomnél, nezlstat jenom u Rosenzweiga. Existuje Rosenstock-Huessy, ten je orientovany vic
protestantsky. | kdyZ oni vydavali ¢asopis koncem dvacatych let spolecny vsichni, ale Rosenstock-
Huessy byl taky nepravem opomijeny. Je to taky takovy upovidany pan, ktery ma nékteré Gzasné
napady primo uprostfed slova.

Patfi k nim Levinas taky, jesté Zijici, velmi stary pan, francouzsky Zid. Ktery takka ritualnim zpsobem
odmita vstoupit na némeckou pldu. Takze kdyz Némci poradali velkou konferenci k jeho pocté, tak
konference se musela odehravat v Némecku, na samych hranicich, a za ¢arou v hotelu belgickém
bydlel Levinas. A oni vzdycky na dvé nebo na tfi hodiny presli hranice, besedovali s Levinasem a pak
se vratili a byla pokracovani konference, ale Levinas nevstoupil na némeckou pldu.

Ne Ze by byl néjaky cvok. Prosté on to povaZzuje za néco jako ritual. Filosof Zidovsky m{ze filosofovat
o vsem, ale jsou véci, kterym se musi vyhnout, aby se nezpronevéril. Vyhnout se tomu némeckému.
On s tim nedéla zadné velké pompéznosti, on tam prosté nejde. A tohle bylo dojemné tim, Ze oni
udélali konferenci, on tam neprovokuje, ale naprosto presné to dodrzi.

TakZe kdyZz mél letét také jednou sem, kdyz obdarovavali ty Chartisty, dokumenty a navstévovali ty
filosofy na nasem seminari soukromém, tak také byla naplanovana cesta Levinasova. Ovsem Levinas
to uz tehdy byl stary pan, pfes osmdesat. Tak se planovala ta cesta, Ze ani letadlo nesmélo preletét



Némecko. TakZze mél letét pres Viden a jesté néjak komplikované, protoze z Vidné by to bylo pres
Bavory néjaké blizsi, nebo co. Tak se takhle komplikované mél dostat do Prahy.

No a jsou jesté dalsi. Jsou potom ti takovi klasicti francouzsti personalisté, kde nejznamé;jsi je
Emmanuel Mounier. Jeho knizka, myslim, byla do ¢estiny preloZena. Mounier, Manifest
personalismu, vysel po svétové valce u nas. A Mounier ovsem fungoval uz mezi valkami ve Francii. Do
jisté miry je mozno k tém personalistim také zapocitat Marcela. Mozna i Maritaina, ale to
predevsim...

Ve Francii ten personalismus mél takové koreny a mél znacny vliv na existencialisty, coz je néco
jiného nez filozofové existence. Existencialisté, dva hlavni predstavitelé, jsou Sartre a Camus.
Mimochodem u Camuse bychom méli ted vzpomenout kulaté vyroci. To neni klasicky filozof, jako
Sartre je. Sartre napsal skute¢né dikladna filozoficka dila. Camus je literat, ale nepise jenom beletrii,
pise eseje a eseje jsou z filozofického hlediska znacné hluboké, ale neni to klasicka filozoficka prace,
jako tfeba Kritika cistého rozumu. Jsou to hluboké véci a bylo by dobré Camuse néjakym zptsobem
zase dostat, protoZe venku mGze byt zapomenut - u nas se o ném musi mluvit - ale my mame co
dohanét. TotézZ plati o Sartrovi. My nevime o Sartrovi nic. Sice kus jedné jeho tlusté knihy byl
preloZen ve Svobodé, ale to je jenom kousek, ktery se tykal marxismu, a my neznadme Sartra.
Nemusime prekladat zrovna to *L'Etre et le Néant*, to zavazi napsané. My miZeme zvolit mensi véci,
které naopak daleko plasti¢téji a na kratsim textu ukazou Sartrdv prinos. Sartre nebyl maly filozof.

Byl to cloveék, ktery se rozptyloval mnoha sméry, psal dramata, psal romany, politické manifesty a
politicky byl ve vSem mozném. TakZe na tu filozofii mu tolik nezbyvalo, akorat v dobach, kdy nemohl,
kdy se bud schovaval pred nacisty, nebo se schovaval pred témi alzirskymi Zoldaky, ktefi na néj
posilali bomby, protoze byl proti valce v AlZiru. Byl ¢lovek, ktery se nesmél zdrzovat doma, nékolikrat
musel prezit, Ze do jeho bytu byla doruc¢ena néjaka puma, néjakej infernalni stroj. Je to zajimavej
myslitel, i kdyzZ tak trochu do cvoka. Neni to filozof skutecné do hloubky, do sily, je to divna smés. A je
dobre si to tak néjak uvédomit, prece jenom nam to uniklo, po valce uz se to nedalo. Sartre sice
Castecné byl a ¢astecné ne, takze on tady hral nékteré hry a pak ho zase zakazali. Vidycky podle toho:
kdyz se vyslovil proti valce v AlzZiru, tak byl prijatelny. Kdyz se vyslovil proti komunismu, tak byl
neprijatelny. Kdyz zacal spolupracovat na dialogu marxismus a nemarxismus nebo o dialektice, napsal
v analogii ke Kantovym kritikdm také svou *Kritiku dialektického rozumu*.

A tak dale, tyhlety véci vidycky znamenaly jakési uvolnéni vztah(, parkrat mohl sem pfijet, pak zas
bylo na néj nadavano. Nikdy nedoslo k tomu, aby byla preloZzena knizka, to trva, a mezitim on vidycky
udélal zas néjakej vejkup a uz zas byl nepfijatelnej, nemohlo to vyjit. TakZe je tfeba o tom védét. Sdm
Sartre stoji za to. A patfi do té plejady myslitell, ktefi také upozoriuji na tu personalni stranku a
ukazuji ten odstrasujici obraz toho zvécnovani ¢lovéka. To mimochodem plati pro Camuse, to
zvécnovani. Ten *Cizinec*, prosté najednou se citi cize ve svété, pravé proto, Ze nema moznost si
nechat od druhych potvrzovat, jak se to fikalo - ale to je Spatné, ale fikalo se to tak - nechat si
potvrzovat své ja. To jest byt akceptovan. To je strasné dllezita véc pro ¢lovéka, byt akceptovan.
Clov&k musi byt akceptovan, aby se stal ¢lovékem. Clovék musi byt akceptovan, aby vydrzel byt
Clovékem.

Je nesmirné obtizné, kdyz se nékdo dostane do izolované pozice, je predmétem kritiky, odmitani,
zavrzeni a osklivosti véeho svéta, je tézké zlstat clovékem. Tak vzdycky ty takové ty zridy lidské,
které nas dési, jak je mozné, Zze nékdo takovej je... vidycky je tam spoluodpovédnost. Tam nékde v
pozadi bylo, Ze nebyl akceptovan. Tak tohleto tedy asi patfi taky k tém ddraz(im, nejenom pozitivné,
Ze tfeba Clovéka vratit jako subjekt, jako konkrétni lidskou bytost, jako osobnost, osobu, ale také jak



je to cosi hrozného, nelidského, protilidského prosté z clovéka délat neclovéka, z ¢lovéka délat véc,
predmét, nastroj, prostredek. To je to, co fika Kant, Ze ¢lovék se nikdy nesmi stat prostfedkem. K
zadnému cili, k Zadnému vibec. To je cosi velkého na Kantovi, kdyZ toto formuloval.

Cili, jak vidite, sko¢ili jsme hodné zpatky a nem(iZeme o Kantovi Fict, Ze to je personalista, ale jsou
tam jisté koreny, z nichZ ten personalismus vyruista. Navzdory Hegelovi, kterej pravé tento moment
Kantlv potlacil, kterej se zdal bejt zastarale osvicenskej. A je hodné odpovédnej Hegel za to, Ze zacaly
ty pokusy vidét ¢lovéka jako material, jako stavebni kAmen pro néjakej velkej kolektiv, kolos, stat. A
to v nejriiznéjsich smérech. To nebyli jenom komunisté, ktefi tohle zd(iraznovali, ale byli to fasisté,
byli to nacisté a byla to cela rada poheglovskych filozoft blizkych fasismu, napf. Benedetto Croce v
Italii a podobné. Coz je velky heglovec jinak, ale pravé tato vada v tom.

No a samozrejmé, ja ted nevim, jestli jsem uz o tom tady mluvil, Ze tohleto neni moje métier, to by
daleko Iépe vam rekl ten Tretera, pokud jde o ty francouzsky personalisty tfeba a tak dale. Ja na to
jenom ukazuju, Cili ja se v tom zas tolik nevyzndm. MozZna, Ze mné unikaji néktefi, to jest neznam tu
Cetbu, ktery se tfeba ukazuji jako vyznamni. To fikdm proto, Ze se mi podafrilo ted, kdyz jsem byl v
Némecku, se tam vlastné také trochu zabyval nékterymi personalisty...

Bojite se ztracet a pfi té prilezitosti narazim na autora, ktery je naprosto neznamy a k mému podivu
je témér necitovan. Jedinkrat jsem ho nasel citovaného. Je to strasné tlusty autor a nepfilis
vyznamny, neni to Zadny génius, ale je to personalista némecky, ktery prvni knihu, které dal v
podtitulu termin kriticky personalismus, napsal 1904. Coz potom, kdyzZ jsem to konzultoval s
Francouzi, oni nevérili, nechtéli vérit, nezdalo se jim to viibec moZné. Je to personalismus zvlastniho
typu. Ten autor se jmenuje William Stern a ta kniha - pavodné 1904 prvni svazek a potom 1924
znova vydany prvni svazek a dalSi dva svazky k tomu, €ili tfisvazkova kniha o kritickém personalismu -
ma hlavni titul *Person und Sache*. U7 z toho titulu je jasné, v tom mé to praveé zaujalo, proto jsem si
to objednal. Nejdriv ten prvni svazek, pak jsem téZce shanél ty dalsi. Ale tam se dostane skoro vse
nakonec.

Je to muz, ktery protestoval proti tomu zvéchovani. A to tak Siroce, Ze to pripomina Teilharda de
Chardin. Pro n&j *Person* oznacuje tfeba atom. Cili to je pfesné to, co Teilhard de Chardin nazyva
prirozena jednotka. Vidite, ta ,pfirozena“. Ja jsem rikal 1904, ono to bylo 1906, aZ to druhé vydani
1924. Tim jsme se dostali k Teilhardovi de Chardin, kde opravdu velmi dikladné, jak vidime uz u toho
Sterna, je vyslovena a hajena teze, Ze nejen ¢lovék nesmi byt chapan jako predmét, jako véc, ale
vlbec Zivé bytosti. A dokonce, jak vite, i ty predzivé bytosti. Tomu se fika, sice jsem mu vytykal
panvitalismus, ale on se tomu brani tim, Ze mluvi o predzivoté. Cili predzivé. A tim mysli tfeba
molekuly, atomy, eventualné subatomarni ¢astice. Prosté to jsou prirozené jednotky, které jsou
charakteristické tim, Ze predstavuiji celky. Vnitfné integrované celky.

Kdyz to takhle Frekneme, vnitfné integrované celky, uz je to vlastné pod vlivem Teilharda nebo po
jeho vykladani. Totiz, Ze kazdy celek je celkem tim, Ze nema jenom vnéjsek, nybrz Ze ma také vnitro.
Objev nitra, to je vdam znadmo, je objev Leibniztv. O nitru v tomto filosofickém precizovaném smyslu
poprvé mluvi Leibniz a monadologie. Dokonce charakteristické je pro Leibnize, Ze to vnitro je vlastné
monada celd, kdezto vnéjsek monady je cosi zcela neosobniho, zcela konvenéniho nebo trivialniho,
jak bychom to rekli, protoze jedna monada vypada jako druha. Tim se mezi sebou moc nelisi. To je
nedulezité, navic je to neprlstfelné, protoze to nema zadnou funkci, le¢ - a to pravé popira Leibniz,
Ze by to byla funkce - vypadalo by to, jako Ze je to uméle vytvorené, tu nechténou funkci to tam mé
jediné, Ze to brani té monadé, aby mohla mit nalevku, kterou do ni néco pada zvenci. Musi si to
naopak vymyslet viecko, musi si to vycefit z téch informaci, které se ji dostalo prestabilizovanou



harmonii, a tedy informaci o téch zplsobech vycefovani, principech vycerovani, kterych se ji dostalo
diky té prestabilizované harmonii.

TakZe objev, je to vynalez pojmu a objev véci, vynalez nitra je vynalezem Leibnizovym. Do jisté miry
Teilhard navazuje na Leibnize, i kdyZ ho koriguje v mnoha smérech, ale je to jednoznac¢né navazani.
Jako mnoho filosof(i vyznamnych navazuje na Leibnize, tfeba Whitehead. Tedy pfirozené jednotky
jsou charakterizovany tim, Ze kromé svého vnéjsku maji vnitro. Kromé toho *dehors* maji své
*dedans*. A vyznam toho nitra spociva v tom - a ted uz se nebudeme drzet Zadnych Gprav - vyznam
toho nitra spociva v tom, Ze je schopno aktivity. Je schopno akci. Aktivita, akce jsou tematizovany. To
u toho Leibnize taky. TakZe se pozornost presouva od vysledku akce k plvodu a strukture akce
samotné.

To je cosi taky epochalniho, protoZe samoziejmé o aktivité se védélo i dfive, ale povaZzovalo se to za
cosi efemérniho, marginalniho, nedtlezitého, pokud to nebyla akce v jiném smyslu, nez my tomu
rozumime. TotiZ pokud to nebyla akce, ktera ma svij plivod v nééem nehybném. Napfiklad v prvnim
hybateli. Prosté ten hybe vsim, to je aktivita, ale sdm se nehyba. Znamena to, Ze tam ta aktivita je
deklarovana, ale neni popsana. Neni analyzovana. Tam se jenom fekne, Ze Buh stvoril. Ale nefekne
se, jak stvofil. A protoZe se to nefekne, kazdy si to predstavuje néjakym mytickym zplisobem. A
vysledek je ten, Ze potom, kdyzZ véda zjistuje, jak vypadal vyvoj geologicky, biologicky, vyvoj ¢clovéka a
tak dale, tak v tu ranu vsichni ti, kteri prosté sazeli na formuli stvoreni a stvofitelstvi, to odmitnou,
protoZe to je Utok proti myslence stvoreni. CoZ je naprosty nesmysl, protoZe pokud stvofitelstvi je
deklarovano, tak tam neni feceno, jak je to stvoreno. Pfesné feceno tam o tom je v téch Sesti dnech,
ale neni nejmensiho ddvodu, proc¢ dneska to nevédét Iépe, jak to stvoreni vypadalo. A Ze tomu
fikame, Ze byl stvoren, to je véc Uplné jiné dimenze, nez kdyzZ popisujeme, jak to stvoreni vypadalo.
My tomu nemusime fikat stvoreni, my mdzeme fikat néjaky samovyvoj, kdyz nékdo si mysli, Ze to je
chytrejsi. Ale ten popis je stejny. Neni moZno namitat proti tomu popisu.

Ty geologické a vselijaké doklady ukazuji, Ze je potfeba pocitat s miliony let, kdyZ dfive bylo
vypocitano, ktery den v tydnu byl stvoren svét, kolik let zpatky pred Kristem na zakladé biblickych
Udajl. To uzZ je nonsens. V zasadé to je jina otazka. Otazka je, jak se skutecné ten svét utvarel do té
podoby, v jaké to dneska vidime. A jestli tomu rekneme stvoreni, nebo ne, je iluzorni diskuse. V
Zadném pripadé nesmime stvoreni chapat - i kdyZ Newton na tom trval - tak, Ze z vlle néjaké
prabytosti najednou vsecko bylo tak, jak to je. A Ze to jenom predstira, aby nas to zmatlo, Ze to je
staré, ale vlastné to vzniklo par let pfed nami. Ze to bylo stvofeno i s tou minulosti, jak se to obvykle
fika. To je nonsens, anachronismus.

Dulezité je, Ze obrovsky vyznam Teilhara je, Ze ukazuje, Ze to je nonsens. On byl paleontolog,
paleoantropolog, geolog, on tohleto viecko zna, Gcastnil se na vykopavkach Sinatropa, na datovani a
ma spoustu odbornych praci. A tento ¢lovék nema nejmensi pochybnosti z hlediska teologického
nebo z hlediska krestanského. Prosté tomu nestoji v cesté. Ta véda ukazuje, jak k tomu stvoreni
dochazelo.

Tedy to je dost vyznamné, v tomto smyslu je to vyznamny autor, protoZze ndm dava nové perspektivy,
zejména tém, ktefi tradicionalistickymi, konzervativnimi zplsoby Ipéji na néjakych formulich, aniz by
docela rozuméli, co vlastné do téch formuli strkaji za obsah. To je jedna véc a druha véc - Teilhard je
veliky myslitel, filosof i jiné véci. Jeho genialita je zvlastniho typu. TéZzko muze vzniknout néjaka
teilhardovska skola. Pokus o to se vykonal, vite, Ze vydavali takové sesity, malé knizecky ve formé
casopisu, badani teilhardovského a tak dale. Stalo se to spi$ hantyrkou. Je to tak, jak fikd, mozna to
znate, Kierkegaard jednou vyjadril, Ze kazda skutecna filosofie se ¢as od ¢asu vysvléka ze své klzZe a



do té kdZe vlezou horsi privrzenci. To je dost dlilezZita véc, Ze spousta filosof uhynula na ty své
privrzence, ktefi vlezli do té jejich svlecené kize. Je proto vidycky tfeba jit k tomu originalu.

Ten Teilhard opravdu vyschl. Ja nevim, jestli je to srozumitelné, to uz je jina véc. Dokud Teilhard Zil,
tak to Zilo a jak se z toho udéla systém nebo néjaka nauka... Neplati to pro kazdou filosofii. Je
filosofie, ktera zZije se svym filosofem a po ném uz je tézko ji oZivovat. Naproti tomu jsou filosofie,
které jsou po generace a desitky generaci aktualni, i kdyz ten filosof byl treba tak mrtvolny jako
Descartes.

Tedy jedna véc je pro Teilhara charakteristicka a dulezita. DaleZitych je vic, zejména jeho perspektiva,
ta vize. My miZeme v detailu opravovat, ale on tady nastolil téma, ustavil jisté téma. Tématizoval
néco, co nebyvalo zvykem. TotiZ myslenku evoluce. A ted to protahovat do budoucna, ty perspektivy
az do bodu Omega. To je néco, co opravdu musi oslovit kazdého mysliciho ¢lovéka a kazdého filosofa,
zejména pokud je kfestan.

Dulezita véc pro nas v této souvislosti je, Ze tu eschatologickou perspektivu k tomu bodu Omega
Teilhard velmi evropsky a kiestansky evropsky spojil s personalizaci. Ty perspektivy aZz do poslednich
konc mlzeme najit i v jinych kulturnich a civilizacnich kontextech. Ale tohle je skutecné doklad, Ze to
je evropska koncepce. Ty vyhledy nejsou poplatné perspektivé jakéhosi rozplynuti osobnosti, jak to
zname z indickych kontextd.

Zejména tyto indické kontexty samy v sobé a ve svych podminkach nejsou tak nebezpecné, jako kdyz
pronikaji do evropskych kontextu. Indicka tradice myslenkova - nefikam filosoficka, protoze to neni
filosofie, to se teprve filosofii stava a musi teprve stat, z toho se musi filosofie udélat, ale jesté to
nikdo neudélal poradné - ta tradice ma také své protilatky. A kdyzZ se pfenese nékam jinam, kde ty
protilatky nejsou, tak je to nebezpeény novotvar. Cili nirvana nebo rozplynuti v nirvané ma jisté
protilatky v Indii, ale nema protilatky v jinych kulturach, a proto se tam stava velikym nebezpecim.

Konkrétné misto nirvany se tam vidycky dosadi néco jiného. Napfiklad rasa. Nebo tfida. Clovék nesmi
zdlrazinovat svou osobnost, ale musi jit s ostatnimi. Tenhle ddraz na kolektiv, to je rozplynout se,
prestat byt sdm sebou, prestat byt zvlastni. A upozornuiji, to jsem si nechal na konec, to neni jenom
komunisticka, fasisticka a tak dale ideologie.

Uz? to je napriklad takovy narodni navyk Americ¢anu. Lisit se - zejména ne v téch velkych méstech, ale
v tom obrovském prostoru amerického venkova, malych mést a farem - prosté lisit se znamena néco
délat Spatné. Kazdy ma byt jako ti druzi. To je jesté takovy pozlstatek anglického puritanismu; kazda
odlisnost je vlastné hrich.

V této véci je Teilhard velmi evropsky. Ukazuje, ze ¢im dal tim vic se bude posilovat personaliza¢ni
moment. Zadné navraty k rozplynuti v davu, ve smecce. MoZn4 to znate, ja se na to pamatuji z
mladsich let, jak by se v obtiznych dobach mladi lidé velmi radi nékam uchylili, do nového
spolecenstvi, do néjakého stadecka, aby byli spolu. Nebo jako Jednota bratrska do Kunwaldu, tam si
dychali na zada. To je Gpadek. V tom je takova velikost - blahoslavovat, feknu nic takového, proti
misantropiim se musi bojovat.

Tady musime byt kulturni a kulturni znamena v Evropé byt evropsky kulturni. Ne na to kaslat. Védét,
co to je, a vybirat si pozitiva, ne negativa. Vime, Ze to je plus minus, ale je to nase tradice. Je absurdni
se v Evropé tvarit, jako Ze to je néjaky obrovsky joga, Ze to je néjaky novy objev a délat z toho novou
perspektivu pro Evropu. To je nesmysl. Je mozZno si vybirat odjinud, jist doma, ale my jsme Evropani.
Otazka je, co bude s Evropou. Evropa tady napachala spoustu véci a ted je strasné laciné se tvarit, Ze



nesmime byt evropocentricky, kdyz jsme udélali takovy maglajs s celym svétem. Je laciné se k tomu
nehlasit. My se k tomu pravé musime pfrihlasit. To je odpovédnost, jinak to dopadne Spatné s celym
svétem.

Velikost Teilhardova je v tom, Ze v obrovské vizi ukaze, Ze cela organicka evoluce sméruje pres
cerebralizaci. | v ramci téla, které se stale zlepsovalo, se udélalo néco zvlastniho - lebkovna a v tom
mozek. Vyvoj mozku byl rozhodujici pro vsechno ostatni. To ostatni zlistalo v pozadi. Vime, Ze po
télesné strance jsme vlastné nevyhovujici. Clovék je, jak fika Gehlen, nedostatkova bytost,
*Mangelwesen*. Mame vsechno horsi, nez se najde u zvirat: horsi ¢ich nez pes, horsi zrak nez orel,
mensi silu nez orangutan, lev nebo slon. Nemame Zadnou prednost. Jedina nase prednost je mozek,
tak ho musime pouzivat.

Pres cerebralizaci to smérfuje k personalizaci. Ani mozek sam jesté neni vsechno. Mozek je jenom
prostfedkem k tomu, aby se ¢lovék staval osobou. Tato perspektiva osobnosti ma pokracovani. My
vsichni jsme jesté velmi malo osobnosti. My i pFisti generace se musime stale vice stavat osobnostmi.
To je smysl celé evropské tradice a chapani budouciho vyvoje - kulturniho, duchovniho,
myslenkového. Vse ostatni tam nachazi své vyvrcholeni a svlij smysl. Tedy zadné rozplynuti osobitosti

To znamen3, Ze i bod Omega neni Zadné splynuti véeho se viim, nybrz je to vidéni tvari v tvar, jak to
krestan, cili jistym zplsobem interpretuje apostola Pavla. To je bohuzZel feckd myslenka, ale pokiténa.
DuleZité je, Ze osobitost, osobnost je stale dobudovavana a uvadéna k vétsi jedinecnosti. To znamena
*difference*. Tohle je na Teilhardovi neobycejné daleZité a veliké. Zadna nirvana, nybrz osobni
jedinecnost, stale pokracujici personalizace.

Do jisté miry to Teilhard nerekl vyslovné, coZ povazuji za doklad jeho teologické ortodoxnosti - i kdyz
za takového nebyl povaZovan - nebo prinejmensim teologické kompetence. TotiZ Ze nevykresloval
néjaky staticky obraz bodu Omega. Je to pro né€j jenom termin, ktery ma naznacit, ze existuje néjaké
vyusténi. Nikoliv Ubézny bod, to je dllezité. Bod Omega je bod déjinny, ten se stane. V pojeti to neni
Ubézny bod, ve kterém se protnou rovnobézky - to jest neprotnou se nikde, my fikdme, Ze v
nekonec¢nu. Nic takového, je to prosté budouci skutecny stav. On ho nevyklada staticky, nefixuje ho.
Rika bod Omega, ale neni fe¢eno, 7e tim vechno konéi. | kdy? to detematizuje, velice jsem ocenil, ze
tam nejsou tyhle momenty. Aspon doufam, mozna jsem také vsechno neprecetl.

Ale nebudeme ho sledovat aZ do toho bodu Omega. Bylo by to ponékud pfedcasné, také on se tam
prilis nezastavuje. Nas problém je sice...

Ale prece jenom chci vyjit né¢im, co ma Fict, Ze bychom to pfilis uspéchali, kdybychom se chtéli
zahledét rovnou do té nejzazsi budoucnosti a kdybychom v dusledku toho prehlédli nékteré
vyznamné aspekty otazky, které jsou Gzce spjaty s obousmérnym vztahem mezi lidskou jedine¢nosti a
déjinnosti.

Jde totiZ o to, Ze personalizace - to je teze, kterou samoziejmé mizZeme podrobit diskusi - je mozna
jenom jako jeden fenomén déjin. A Ze se nikdy zcela osobitou lidskou bytosti nem(ize stat nikdo z
nas, kdo sdm sebe a své postaveni ve svété nepozna a nepochopi v urcitém aktualnim déjinném
kontextu. Tedy nikdo, kdo se prakticky i ve svém védomi nezabydli v d&jinach tak, Zze sdm sebe chape
jako bytost déjinnou, do urcité doby zasazenou.

Tady porad jsme na okraji jisté diskuse s teologii a s kiestanskym odkazem, protoze sama dé&jinnost,
samy dé&jiny jsou vynalez nerecky. To je véc velmi...



--- druha strana kazety ---

Dé&jiny bez dé&jinnosti, skutecné déjiny, déjiny cehokoliv, té mé déjinnosti... Déje tady byly vzdycky, ale
aby se to stalo déjinnym, tak to muselo né&jak zacit. Tedy u této souvislosti musi mit nékde zacatek.
Ten zacatek je v jisté zméné lidské orientace. Zivotni i myslenkové. Dokonce bychom mohli Fict té
myslenkové napred. A ke zméné této orientace, zméné mysleni a zméné Zivotniho stylu, k té nedoslo
v Recku. Tam sice mame takzvané dé&jepisce, ale to jsou de facto kronikafi. Piou, jak véci za sebou
sly, ale déjinné mysleni je nepfitomné. Prosté déjinnost je neznama.

KdeZto v té dobé v Uplné jiném smyslu je déjinnost prosazena, uskutec¢néna, dalo by se Fict
vynalezena v té hebrejské tradici. Pfedevsim prorocké. Ty déjinné, historické knihy, které jsou na
zacatku bible, jsou pozdéjsi, jsou aZ po prorocich. A nebyt prorokd, tak by nikdy nebyly napsany tak,
jak byly napsany. Ta dé&jinnost tam né&jak musi za¢it. Sami Zidé se pokouseli to néjak formulovat, jak
zacinala ta déjinnost. A tam ten abrahamovsky antiarchetyp je velmi vyznamny. To jest déjinnost
spociva v tom, Ze se obracim k minulosti zady a Ze ¢elem se stavim a tvari se stavim smérem do
budoucnosti.

Toto je ta zména Zivotniho stylu. Archaicky ¢lovék byl orientovan do minulosti. Napodobovat boZské
pravzory, aby to mélo Uspéch. Pro ného minulost a praminulost byla to jediné pevné, ceho se mohl
zachytit. Budoucnost byla désivou propasti za jeho zady, kam se mohl dostat jenom jedinym Spatnym
krokem kazdy, kdo nenapodobil pfesné néjaky archetyp. A jak se fika archetyp, to neni jen bozskou
formou, ale aktivitou, bozskym ¢inem. Jen Bohu pfislusi v té dobé udélat néco, co jesté nikdo
neudélal. Vsichni lidé chtéji napodobovat ty boZzské ciny. At uz je to tvlrcim ¢inem boht nebo héral,
jak se fikalo, nebo zboZnénych prapredkl. VZdycky to, co je bozského na zacatku, to bylo treba
napodobit.

Tak déjiny nebyly mozné. Tam sice mizeme dodatecné jakou historii napsat, kdybychom méli
dostatek pamatek - vétSinou nemame - ale Zddné dé&jiny se tam neodehravaly. Dé&jiny se odehravaji
teprve tam, kde se ¢lovék je schopen obratit zady k minulosti. Néco z té minulosti vZzdycky s sebou
nese, vzdycky to ma na hrbetu, v ranci, ale to je pravé jenom néco, co si vybere. Neni to minulost,
kterd ho determinuje, nybrz on se od toho determinujiciho vlivu odvraci, bere si, co chce, svobodné a
vychazi a nevi kam, do té budoucnosti. To je to abrahamovské. Cili teprve tam se objevuje - to je
ovsem reflexe izraelska, pré-reflexe bychom mohli fict, protoZe neni pojmova, je narativni - vypada
to jako jiny archetyp. JenomZe napodobit Abrahama je mozno jediné ¢inem néceho jiného. Kdyz
vyjdeme do svého nezndma, my nemuizeme jit tam, kam Sel Abraham. To je finale antiarchetyp.

Napodobit antiarchetyp znamena udélat néco jiného. Vzit odpovédnost na sebe. Nenechat tu
odpovédnost na tom archetypu, na tom pravzoru. Nechtit ztratit sdm sebe a ztotoznit se s
archetypem azZ do Uplné identifikace, nybrz nést odpovédnost. Stat se sam sebou, ne archetypem. Ne
nékym jinym, nybrz sebou. To se ¢lovék musi stat, protoZe plvodné neni sdm sebou. To je to, co jsme
si vzdycky fikali a co si vzdycky musime opakovat, Ze clovék je naprosto zvlastni tim, ¢im je. Vidyt
¢lovék je tim, &im se teprve stane. Cim se musi stat. Clovék se sam sebou musi stat. Sam ¢lovék pred
sebou je jaksi svym Gkolem.

V dosavadnich filosofickych tradicich nic takového neexistuje. Nejblize tomu je Aristotelés. Ale pro
toho to, ¢im se ma stat, je tady uz na zacatku. Jako *telos*. Ten *telos* je uz na zacatku. A vsechen
pohyb je jenom k tomuto cili, ktery je dan predem. Aristotelés k tomu byl nejbliz, proto také mél
nejvétsi vliv potom na to kfestanské mysleni. Ale je to fecké zpotvoreni té zakladni myslenky. Ta
zakladni myslenka je, Ze jdu nevéda kam. A ddraz neni na tom, Ze to nevim, ale uz je to predem dano
- takhle bylo mozno interpretovat celou véc, ze prosté Hospodin uz predem védél, kde to bude. A
jenom Abraham to nevédél. Abraham mél spolehnuti na to, Ze B(ih to vi. A to je aristotelsky vyklad.



JenomZe to je pravé fecké. Ten ddraz byl na to ,nevéda kam*. Dliraz na to, Ze jdu a spolehnu se, a
nevim na co. Védét na co, tak to neni zadné spolehnuti.

Spoléhat je spolehnout se a nevédét na co. S divérou se obratit do budoucnosti. Tam je ten moment.
Nejde o to, jestli vim nebo nevim. To védét nelze. Dokonce ten vyvoj timhle smérem, zd(raznovani té
déjinnosti a tak dale, vede k tomu, Ze je fada teologickych smér, které tohleto aplikuji na samotného
Boha. Ze mluvi - a to je konkrétné pripad Whiteheada, ktery na zavér *Process and Reality* ma
malou kapitolku z filosofické teologie, kterou ja jinak generalné odmitam, ale v tomto pfipadé ji
povazuji za velice zajimavou - kde mluvi o dvoji povaze Bozi. O primordialni a konsekventni. O tedy o
pGvodni nebo té zakladni, té vychozi a potom o té disledkové. A tato dlsledkova, ta neni na zacatku
dana. Sdm Buh se méni tim, Ze stvofil. Ta zkusenost se svétem proménuje samotného Boha. Tato
koncepce je nesmirné zajimava, ale neni jedina.

A daleko vic odpovida starozakonni tradici, kde se o tom mluvi bohuzZel narativné - tehdy tam nebyla
filozofie, my to musime filozoficky reinterpretovat - ale mluvi se tam o ném jako o osobé, ktera se
rozhoduje, ktera méni své nazory, ktera ohlasi, Ze znici Ninive, a pak z toho ustoupi. A prorok je celej
doZranej, Ze on tady hlasa, Ze bude Ninive zni¢eno, a ted najednou vsichni si z néj budou délat
srandu, Ze Ninive z(stalo nazivu. Prorok by chtél to znicit, aby jeho slova se splnila. Kdezto Hospodin,
ten si mizZe dovolit ten luxus, Ze fekne néco a pak si to zméni, zméni mysleni. Tady je na tom vidét
ten rozdil té tradice. Tady je dokonale vidét, kde konéi ta mozZnost adaptace Aristotela.

Legitimni adaptace. Samoziejmé adaptace nelegitimni je vzdycky mozna. Tedy dllezité je, aby clovék
sam sebe zaradil do téch déjin. D&jiny se samy od sebe nedéji. Jenom déje se dé&ji samy. D&jiny se dé&ji
pouze tak, Ze je déje clovék, Ze se tam do toho zamich4, Ze se orientuje na to, co v téch déjinach
prichazi nového. Ze neni jenom v jeho aktivité reakce na to, co jest a co bylo, nybrz je tam predevsim
reakce na to, co neni. Co jesté neni. A to, co jesté neni, nemize byt redukovano na to, co zbude z
toho, co jest. To je neprava budoucnost. Samoziejmé z toho, co bylo a jest, zbyva vzdycky cela rada
véci. To ma vSechno setrvacnost. Nastésti, kdyby nebyla Zadnéa setrvacnost, tak neni vibec nic
mozné. Nebylo by moZné ani organické télo, protoze tam se pfedpoklada, Ze ty atomy aspon néjakou
tu setrvacnost maji. Uz ty elektrony min; diky tomu, Ze jsou tak pohyblivy a Ze jsou schopny, jak
Weizsacker rika, se chovat v Zivém téle jinak neZ v nezivém téle, tak viibec Zivot je mozny. Ale ty
atomy tam néjaky pevny bejt musej, ponévadz kdyby tam nebylo nic pevnyho, tak to nejde.

Tenhle ten svét je taky postaven tak, Ze hned na za¢atku vznikaji jakési elementarni ¢astice, které
jsou relativné dlouhoZivotné. Nékteré vic, nékteré méné. Proton mé polocas pravdépodobné
mnohem delsi, nezZ je dosavadni trvani celého vesmiru. Ale déjiny tedy se mohou odehravat pouze
tam, kde lidé se chovaji jako dé&jinné bytosti. To je zakladni rozpoznani, které si musime zvazit. A jako
déjinné bytosti se lidé chovaji tam, kde reaguji na budoucnost. To jest: obratit se k minulosti zady
neznamena na ni zapomenout. Naopak. Tam, kde zapomenu na minulost, tak ta minulost mé tlaci vic,
nez bych si viibec doved| pomyslet. Obratit se k minulosti zady je aktivita. To neni, Ze se vykaslu na
déjiny, nybrz Ze k nim zaujmu postoj nebo vztah distance, védomé distance. A tato distance sama ma
déjinny charakter a je jednim z fundamentalnich akt( déjinného chovani, ktery ustavuje pokracovani
déjin. Nebo dé&jiny délame. Dé&jiny nepfichazeji. Budoucnost prichazi, ale déjiny déjeme, délame my.

S tim souvisi jedna véc, kterou tady nebudu rozvadét, Ze drive nebo pozdéji se ukaze, Ze vlastné
musime rozliSovat dvoji déjinnost. ProtozZe existuje déjinnost té budoucnosti, ktera prichazi, a
déjinnost téch nasich odpovédi. A ta déjinnost je razna. Lisi se to. Jedna méa podobu vyzev, druha ma
podobu odpovédi na ty vyzvy. A neexistuje Zaddna jednoznacna moznost integrity obojiho. Naopak.
Vypada to tak, a tady bych si pomohl schématem, vypada to tak, Ze ¢im komplikovanéjsi je zpUsob,



jak déjinné Zijeme, tim to napéti mezi budoucnosti a minulosti se rozevira vic. Tim to napéti mezi tim,
co jest a jesté neni, respektive mezi tim, co jest a ma byt, je vétsi. Cili pokrok v takovém tom
osvicenském smyslu je realitou za jistych okolnosti, ne samocinnou - jisté osvicenci se mylili vtomto
- ale je realitou v té jedné linii, v tom, co jest. Tam je pokrok nebo tam muze byt pokrok. Ale kazdy
takovyto pokrok toho, co jest, znamena zaroven, Ze to napéti mezi tim, co jest, a tim, co neni, co byti
ma, je vétsi. TakZe jako z toho druhého pohledu se zd3, Ze vsechno se zhorsuje. VSechno i ten pokrok,

A to neni jenom zalezitost subjektivni, ale také subjektivni. To je tfeba vidét, prosté dneska je,
samoziejmé v fadé pripadu je to mozno vysvétlit daleko jednodussim zplsobem, ale j4 mam spoustu
pratel a zaroven to pozoruju na sobé, Ze prosté takova nalada, kdyzZ vidime, co se déje kolem nas tady
v této spolecnosti, politicky, socialné, ja nevim po vsech strankach, kulturné, tak prosté mame dojem
debaklu. Tam i onde. My to mozna tolik nevidime, ale prosté ja jsem tady Studoval s jednim hochem
o malinko mlads$im, ten pfisel z Hornova a tam zakladal a byl prvnim pfedsedou SCM, Svazu ¢eské
mladeze. A byl to nestranik a byl synem podnikatele, dosti velkého podnikatele, jmenoval se Tichy. A
tam mu nadavali v Hornové do komunist( a tak dale. A ten po Unoru mél ve zvyku, vzdycky jsme si
fikali ty novy zpravy, co kde, jaky kravoviny se déjou a tak, tak on fikal: ,, Takhle jsme si ten
socialismus nepredstavovali.“

Tenhleten pocit, ted bych fikal: Takhle jsme si tu svobodu nepredstavovali. Ted uz nevim, koho bych
oznacil za pacholka. Ted je to problém néci, opravdu oznacit tézko mizeme. Ne Ze by se to nesmélo,
vite, Ze navzajem se oznacuje kdekdo, ale ten problém je jinde. | tehdy to byl problém, kdo to vlastné
dél3, to patfi ke kanalizaci Uplné jiného typu. Ale takova nalada jakéhosi selhani, zklamani nadéji. A ja
nevim, co vsecko. A pfitom i ja tuhle naladu sdilim. Ja jsem otravenej kaZzdou chvili zplisobem
neskonalym. Nezda se mi primérené rikat, to je jenom proto, Ze jsem starej, stafi lidi vZdycky vidé&j
vsecko, Ze to nestoji za pendrek, za jejich mladi. Ja nem0zu fikat, Ze za mého mladi to bylo lepsi. Mné
se nikdy nezdalo, Ze bych mohl fungovat v takové situaci, jako je ted. PFesto mam dojem selhani. Cili
to neni subjektivni véc, Ze mné se nedafi, Ze jsem neuspél, napfiklad uz jsem nebyl podruhé zvolen v
politice. To neni m{j pfipad. Pfesto mam dojem takového zklamani. Proc¢?

Ja si myslim, Ze toto je to vysvétleni. Ze viibec my jsme si nepredstavovali, Ze jesté se toho doZijeme.
Néceho takovyho, jako je tady. A ted, kdyz jsme se toho dozili, tak je to malo. Pro¢? ProtoZe jsme
udélali krok kupredu. A kazdej krok kupfedu znamena, Ze se rozevre ta propast mezi tim, co je, a tim,
co ma byt, vic. Ne Ze dosahujeme konecné cile. To je to nejhorsi, co my mame, Ze uz se to blizi, uz
tady bude ta slavna chvile, kdy cela spole¢nost bude osvobozena. To jsou ty iluze, to jsou ty ideologie,
které matou lidi. Skutecny krok kupredu, v intelektualni sfére, je vzdycky provazen védomim
nedostatecnosti toho, co se stalo.

Jiny hlas: Vy si myslite, Ze je to obecny rys kazdé situace?

Samoziejmé, vidycky. To patfi k véci. Ostatné filozofie ani nema tolik zajmu na tom vyreseni, na téch
odpovédich, jako pravé na tom tazani. Ty odpovédi jsou i dobry jenom, aby mohla klast ty dalsi
otazky. Proto ty odpovédi viibec dél3, jinak by viibec nepostupovala. Ale kdyz z(istanete jenom u
otazek, tak zlistanete v primitivnim zacatku. Je potfeba nékteré odpovédi pfece jenom formulovat,
aby bylo moZno k t&m dal3im otazkam preijit. Cili i to je zFejmé. A samoziejmé pri kladeni otazek je
situace velmi podobna jako pfi fesSeni spolecenskejch véci a tak dale.

Myslim, Ze to je takova Spatna autoreflexe, kdyZ to chapeme a prozivame jako otravenost. My to
musime reinterpretovat. My musime tu svou nespokojenost s tim, jak to je, preformulovat, aby bylo



jasno, Ze vychodisko z toho je prijmout vyssi naroky. Co nejhorsiho se mize fict o politicich, a bohuzel
to plati takFka o nasich viech politicich, Ze nAm mazou med kolem huby. Ze misto i tam, ktefi védi -
vétsina nevédi, jsou nevzdélani a ja nevim co vSecko - ale i ti, co védi, maji dojem, Ze z politickych
divodu si nemuzou dovolit predestrit narodu skutecnou situaci. A vZzdycky ho museji chlacholit. To je
to nejhorsi, co se viibec mUiZze délat, a proto tady musi bejt nékdo, kdo nechlacholi. At uz si to
vezmou politici, a v mém soudu politikové nemuseji jen chvalit, ale oni se bojej o svy mista. Jakmile
nékdo néco rekne sebekritickyho, tak ta druha strana, ta smecka téch druhoradejch z druhé strany,
¢trnact dni to opakuje dokolecka a fika: vidite, oni to fikaji sami, je to svoloc¢ a ja nevim co vSecko.
Prosté tady politik si nemuzZe dovolit sebekritiku. Politik si nem(Ze u nas dovolit Fict néco, Ze udélal
chybu. P4¢ v tu ranu se deklasuje.

Misto... to je nevzdélanost, nekultivovanost obc¢anu. Oni si nedovedou vazit ¢clovéka, kterej je védom
si svych vlastnich chyb a omyld. Oni si vaZej Clovéka, kterej je bezthonnej heroj. To je neuvéritelny, to
je jak v primitivnich spole¢nostech. Tam museji mit Samana. Tak my zas musime mit neposkvrnéného
politika. Kdyz feknete néco kritickyho, a to neplati jen o politice... Tady se zménou situace se
najednou zacalo o Patockovi hovofit jako o novym svatym. Vlastné bylo to uz po jeho smrti, Ze jesté
predtim ja jsem napsal takovej malej, kratkej dopis pfriteli o Patockovi a tam jsem napsal, Ze Patocka
byl bytostné interpret a nikoli systematicky filozof. A okamzité&, jesté v téch letech davnéjsich, jsem
byl v jinych samizdatovych textech napaden, Ze plivu na Patocku. Pochopitelné ja to myslel ve véem
obdivu, ponévadz ja bych nikdy nebyl schopen interpretovat tak jako Patocka, to byl génius v téhle
véci. Ja nevim, pro¢ mu to upirat. Jenom proto, Zze nékdo si mysli, Ze systematickej filozof je vic nez
ten interpret. To je jeho hodnoceni, ne moje.

Ja si myslim, Ze to jsou dva typy filozofi a samozrejmé, Ze ten systematickej ma ten jedinej rozdil v
tom, Ze interpret potfebuje nejdfiv mit néjaky filozofy, aby nékoho interpretoval. To Fika Kant v té, vy
vite, co nedavno znova vyslo v tom se spravnymi mymi prekladatelskymi opravami, ta Prolegomena
ke kazdé pristi metafyzice, kterad bude chtit vypadat jako véda. Tak tam to Kant fika s takovym
sebevédomim toho systematického filozofa, ale stejné tak se da Fict, Ze kdyz néjakej filozof nenajde
své genidlni interprety, no tak propadne zapomnéni. A nebo bude straslivé znehodnocen témi
neodbornymi interpretacemi. To patfi k véci. Filozofie se neobejde bez filozof, ktefi vzdycky, pokud
interpretu;ji ty druhy, tak jsou trosku falesni. Spolehnout se na Heideggera, jak interpretuje Herakleita
nebo Parmenida nebo Platona nebo co, jak interpretuje, co to je aletheia a celej Zivot interpretuje to
urcitym zplsobem a ke konci Zivota se od toho odkloni a Fika: vZdyt to vlastné nejde udrzet, co Fika
fada lidi uz pred nim. To je ten filozof systematik, od néhoz se u¢ime tomu systematickému, tomu
spekulativnimu mysleni. To je nezbytné pro filozofii. Ale pak jsou filozofové, ktefi interpretuji. Jak my
se mlizeme dostat k néjakému filozofovi starému, kdyZz mame jeho texty? Copak je mozny sednout ke
Kantovi a zacit ¢ist Kanta, kdyZ my nevime, o ¢em mluvi viibec? Je potfeba nejdfriv...

Najit k tomu cestu, védét, v jakém kontextu to bylo, néco si precist o dobé, néco si precist o tom, kdo
jsou jeho ucitelé, jak to je, kam to jde, tohle viecko, eventualné néjaké komentare. Samozrejmé
musime precist samotného Kanta. Ale tohle potfebujeme védét, abychom po paté, po desaté Cist
znova a lépe porozuméli. A to neni mozné bez interpretace. Filosofie bez interpretace je
nemyslitelna.

Tady vidite, co se zatim publikovalo o Patockovi. Vidime, jak se Patocka cituje ve viech padech a furt
se 0 ném mluvi jako o nejvétsim nasem filosofovi. Ale co si teda ti filosofové mysli? To jsou porad
takové placanecky, oslavné recicky. Ale analyzy, skute¢né analyzy toho, co se z toho da drzet?
Patocka se nékolikrat snazil udélat néco systematického a vzdycky sam ztratil kuraz, nebo vili, nebo



dlvéru v sebe a nechal toho. Podle mého soudu jeho nejvétsim systematickym podnikem byl asi Ctyfi
roky trvajici Negativni platonismus. A on to nechal, on to nedodélal. Napsal nékolik studii, které jsou
nesmirné zajimavé. Jednak navazuji na ¢eskou tradici - nemyslim, Ze by ten Negativni platonismus
byl bez Radlovy Utéchy z filosofie myslitelny, bez Radlovy Gtéchy s filosofii.

A na druhé strané je to naprosto aktualni véc mluvit o nejsoucku. Zachovat funkci platénovych ideji,
ale nedélat z nich soucna. To je celé mé Zivotni téma, nepredmétnost je vlastné pokusem o dodélani,
dokoncéeni, dorysovani této myslenky. Samozrejmé systematicky to pak ¢lovék musi délat néjak jinak,
neZ to plvodné bylo formulovano, protoZe se ukazou tady problémy, tamhle problémy, ale ta
myslenka, ten napad, mé to oslovilo pres Patocku. J& jsem ani tomu Radlovi, i kdyZ jsem ho dlouho
Cetl predtim, nerozumél dost a7 do téch 50. let, kdy Patocka na zacatku 50. let napsal ten Negativni
platonismus. A dokonce ja jsem tomu v té dobé jesté nerozumél, rozumél jsem tomu, aZ kdyzZ jsme
ten podnik vylakali pro samizdatovy sbornik k narozeninam Komarkové, aby to tam dal, abychom to
opisovali. A teprve mné to doslo.

Ale Patocka to nedodélal. Patocka mél dojem, Ze to neni ono, nebo ja nevim, jak jsem to vnimal. On
byl jako systematicky filosof strasné nejisty. Vzdycky kdyz Slo do tuhého, tak se pridrzel. Skute¢né to
nebyl bytostné systematicky filosof. To neznamena, Zze neumél myslet systematicky, ale on nebyl
schopen udélat systém, svazat dohromady pfilis mnoho véci. On vidycky tematizoval néco a musel se
néceho drzet a vétsinou to byl text. Cili to je velky, ja jsem zaZil interpretace Pato¢kovy, Ze mi chodil
mraz po zadech. Mluvil, interpretoval Platona nebo Sokrata, jesté daleko Iépe, on to rozlisil uz v
prednaskach o Kovarce. Interpretoval Sokrata - Sokrates nic nenapsal a Patocka vykladal toho
Sékrata tak, Zze tam rekl formulace, které nejsou ani u Platéna, ani u Xenoféna a clovék mél dojem, Ze
mu to Septa sam Sokrates do ucha. To je interpretace.

Zatimco tady je takova vieobecna snaha z néj udélat svatého a tim mit od né&j pokoj. Nemuset ho ¢ist,
staci jenom vzdycky ta Ulitba velkému filosofovi, nas jediny svétovy filosof nebo na evropské Urovni.
A takové bezcharakterni floskule, které jsou na drak, které nepatfi do filosofie. To jsou okrajové,
marginalni zaleZitosti. Kdyz nékdo opravdu povazuje za velkého filosofa, tak at udéla, at ukaze, co s
tim dokaze. At to provede tady a ted. Jak on navazuje na Patocku. Jak mliZze nenavazovat a nékomu
fika, Ze on je velkej? Nedovedu si predstavit, jak bych si mohl dovolit opakovat o Patockovi, Ze Radlo
byl snad nejhlubsi filosof nasich dé&jin, jak bych to mohl opakovat a pfitom toho Radla nechat byt a
nestarat se o né&j. Kdyz jednou ho povazuju za duleZitou véc, tak na tom musim pracovat. Nem(zu
jenom tridit, kdo jsou vétsi, mensi filosofové, mné to je ukradeny. Kdyz je nékdo velky filosof, tak ho
musim cist, musim studovat, musim promyslet, néco z toho udélat, nékam to dovést.

Toto je déjinnost. Ani interpret nem(ze zlistat jenom u toho, co je napsano. Musi pravé interpretovat
to proto, Ze nestaci ten text sim. My chceme tu myslenku a ta myslenka nikdy neni v textu. Ta je za
tim textem. Bez interpretace, bez hermeneutické prace nepochopite, co je v textu. Interpretace textu
je velka aktivita. Pouha recepce a pouha recitace je k nicemu. To neni filosofie. To je nejlepsi zplsob,
jak umrtvit kazdou myslenku.

To se bohuzel stalo ve scholastice a stalo se to mnohym. A zejména potom, kdyZ nastalo to velké
rozlouceni se scholastikou v renesanci a v reformaci, tak se zachoval ten tomisticky proud. To si
nedovedete predstavit, museli byste si vzit néjaké knizky z konce 19. stoleti, abyste vidéli tu
neuvéritelnou sterilitu toho naprosto precizniho tomistického mysleni. To je precizni, Ze se na tom da
mozno naucit, jako z textu vic, ale je to naprosto sterilni. Ted jsou lidi, ktefi to chtéji obnovovat. To
nejde, to se musi reinterpretovat. Musi se ukazat, co se s tim da délat a ne to ozZivovat. Jak se to déla
s Platonem, tak se to musi délat s Tomasem.



Platoniky u nas povaZzujeme, Patocka povazoval Masaryka, povazoval Radla. A sdm byl platonikem.
No ale jako fenoménolog teda. Ale za platonika je povazovan Whitehead tfeba. Dovedete si
predstavit, Ze tihleti myslitelé by recitovali presné citaty z Platéna? V tom platonismus nespociva.
Naucit se celého Platéna nazpamét, jako se naucit celého Tomase nazpamét, to neni filosofie. Prosté
ten Tomas bude, jak napsal zase Radlo v Utése z filosofie: Aristoteles je mrtev. Tomas je mrtev.
Tomas ma tu velkou zasluhu, Ze...

Tak se ptdm znovu, kdo bude mluvit dneska? Tu schopnost nechat promluvit znovu a drzet to tam a
to nase. Tak to postavil Patocka, jako otazku pravdy. ProtoZe to vypada pozitivné, tak néktefi
protestantsti recenzenti zacali psat po valce, Ze to neni vlastné poradny Radl, radldv protestant, ale je
to prosté skryty katolicismus. Tak je to prosté zase takova primitivni reakce. Je tam jasna véc v tom,
Ze udrZovat jenom ohen, to je duleZita véc.

Dobre, Ze mame odborniky. Stejné jako dobre, Ze mame pastovniky, dobre, Ze mame fenomenologii,
analytiky. Tady museji byt lidi, ktefi to udrzuji, to znalectvi, ktefi toho mnoho védi, i kdyz sami toho
moc neudélaji, ale mnoho toho védi, predavaji to. To je dulezité, ale to neni filozofie. A to neni otazka
déjin filozofie, tohle neni déjinna prace, to je prosté udrzbarstvi. A my nemizeme jenom udrzbafit.
My musime délat. My musime resit problémy, které jsou problémy nasi doby.

To znamena, my musime najit zplsob, jak pomoci tohoto Patocky nebo pomoci Aristotela nebo
pomoci fenomenologie resit dalezité problémy nasi doby. To znamena, my musime mit tykadla,
abychom rozpoznali, co ty problémy jsou viibec. My si je nesmime vymyslet. To musi byt skutecné,
rozhodujici problémy, Gstfedni problémy doby. V kazdé dobé ty problémy jsou jinak postaveny, maji
jiné vztahy, jiné zajmy. To je potfeba znat. Cili my potfebujeme myslitele, ktefi maji ty tykadla. Pak
potrebujeme myslitele, ktefi jsou schopni toho systematického, spekulativniho zaryti do hloubky.

Samoziejmé potrebujeme ty, ktefi predavaji ty znalosti. My potfebujeme vydavat staré autory. My
nemame Zadnou literaturu. A kdyz, tak Spatné preloZenou. To je skandal, co tady vychazi. Kazdy
zacinajici nakladatel si vezme néjakou knizku nékde starou, neopravi to, jesté naseka tam dalsi nové
chyby, Ze to vychazi neuvéritelné jazykoveé v silené podobé, nové preklady, Ze ¢lovék ani nevi, Ze se
nerika "kdybyste", nybrz "kdyby jste", tak v pfekladech véci. To jsou prosté neuvéritelné véci, co se
tady déje, Ze to barbarstvi bude skvéle dokumentované.

Ale my to stejné potfebujeme, a zejména potfebujeme myslet. Kazdy, kdo se tim zabyva, to umél
precist v originale, protoZe vidite, co s téma prekladama... Na né se nemizeme spolehnout. To je
akorat dobré jako velmi ¢asto nespolehlivy slovnik, ktery vas doprovazi textem a kterému rozumite
porGznu, neZ kdyZ mate preklad tady Spatny, aby jste si kontrolovali, a teprve kdyz néco nehraje, tak
si to najdete treba ve slovniku nebo v konstaté, ale prosté je to takova pomdicka, ale Cist se to musi v
originale. Filozofie se neda délat z prekladu.

Vydavaiji se staré véci, znova se vydavaji. Platon - vlastné uz by to nemél byt ten Novotny. Ale my
nemame jiného. A musi se ¢ist Platon. Co mame jiného délat, kdyz fecky nikdo neumi, Cist to v
prekladech je absurdni, némeckych nebo anglickych. No tak to ¢teme v tom ¢eském, no a snad v
néjaké dohledné dobé vyjde novy preklad, ale kdo ho bude délat? Filologové nemaiji paru o filozofii a
nevedou své studenty k tomu, aby prekladali filozofické texty. Ponévadz by s tim méli vic prace, nez
kdyzZ prelozi néjakou tu poezii. Filozofové neuméji fecky, nebo ted trosicku se néco zménilo, Ze se to
zacina, ale prosté jak je mozné vykladat Feckou filozofii a neumét to Cist v originale?



Prosté nikdo, kdo necte fecky, neni schopen cist fecky, by nemél mit pravo tady prednaset antiku
feckou. Nikdo, kdo neumi latinsky, by nemél prednaset stfedovék nebo ten pozdni helenismus, ten
Rim a tak dale. Ale ten neni tak dilezity, takze se musime z toho vykoupat. N&jaké preklady Senecy a
Cicerona, to byla myslim slusna uroven. Ale podobné tak, jak mlze nékdo prosté délat praci o
Hegelovi a neumét némecky a délat to z prekladu? To nejde prosté. S tim se musite poradit. A
ponévadz se neda naucit vSechny jazyky, vy si musite zvolit svého filozofa milého, to je dulezitost, to
jsem taky kazdému Fikal, musite si zvolit a tam jit do hloubky.

Nemd(zZete z(stat jenom u sekundarnich znalosti z néjakych jinych zdroj(i. To je pro orientaci. To je
vzdycky dobré mit mapu orientaci. Jako mate mapu. Ale nemUzZete cestovat, misto cestovani,
cestovat prstem na mapé. To je nesmysl. Vlibec nevite, jak ten hrad vypad4, tam mate jenom na
jméno hradu. Nékde maji malinké obrazecky, no co vam to pomuze? MuzZete mit i sbirat pohlednice.
Ale to porad neni turistika. A filozofovani je turistika. Tam musite byt osobné. A kdyzZ to nejde,
normalné vezmete si hil, oprete se o to, jak to délali stari turisti.

Vy si musite taky sbirat doklady, Ze jste cetli filozofa. Vy si musite délat vypisky. Bud podskrtavat, to
je mlj nesvar, anebo délat si vypisky. Nem(iZete spoléhat na to, co si pamatujete. Prosim vas, byli jste
nékdy na néjakém filmu po deseti letech a nebyli jste Sokovani, jak je to hrozny, a vy se vim to
tenkrat tak libilo? To musite délat ve filozofii furt. Ve filozofii nestaci precist knihu jedenkrat za cely
Zivot jednu. Se musite vzdycky tak po péti, po sedmi letech k té knize vratit, pokud je dulezita.

A ted vychazeji stale nové a nové véci. V tom vyznat se, Ze musite si vzit jednoho filozofa a tam jit do
hloubky. Jinak to nejde. Jinak prosté je to zmatek nad zmatek. To mohu Fict z vlastni zkusenosti,
ponévadz ja jsem takového filozofa nenasel. S tim Radlem, ten mym filozofem se stal Radl, a ten neni
pro to vhodny. Filozof, ktery nenaucdi filozofovat. Musite nejdfiv se naucit a pak teprve Radla
pochopit. A jak vas nauci myslet. Cili naucit se, najit v t&ch prvnich letech svého filozofa. Ktery vam
vyhovuje, ktery odpovida. A pak ho dikladné precist, co mlzete vsecko, co napsal. A z toho pak
mUzZete rozplétat ty vztahy k tém jinym filozoflim, jinym smérim a tak dale. Ale néco takového
musite udélat. To nemuZete udélat u mnoha filozof, to mizete udélat u jednoho, u dvou, u tfech. Za
cely zivot asi vic ¢lovék nestaci.

To je jediny zplsob, jinak se filozofovat neda. A tedy s uznanim se vyslovovat o Patockovi, potom
zasluhuje dostatku. Prosté je to, uz k tomu musime prikrocit. Kazdy blbec muze ted fikat, Ze Patocka
je blby filozof. A v jeho hubé to neni pravda.

Tim, Ze nemluvi jenom nékdo... Ti ostatni ne, ti drzej hubu. Tim jsme... Dobry.

Podobné jsme si Fekli, Ze je tfeba svét. Ukazali jsme si, Ze to neni jenom svét predmétného, vécného
pole. Ale je to tfeba svét jazyka. Tam slova svét uzivame v pfeneseném smyslu, ale dava to smysl.
Jazyk je néco, v ¢em my miZeme néco fict. Neni to néco, pomoci ¢eho mizZzeme néco fict. To je velmi
nepresné, to je pozlstatek instrumentalniho pristupu k jazyku.

Podobné treba svét urcité kultury, tfeba evropské. To také neni pred nami. To mUzZe byt pred
islamem, pred indickymi mysliteli, ale nemUze to byt pfed Evropanem. Evropani jsou v tom aZ po usi.
Nemd(Zou z toho vyklouznout ven a podivat se na to. Oni museji provést urcitou reflexi. A ta reflexe je
néco jiného, nez postavit se mimo. My si chceme ukazat, co to znamena. Ten moment postaveni se
mimo tam je, jenZe je to jenom jeden moment.

To je asi to, co bychom jesté... Kolik mame? Budeme muset koncit. Tak ja vam to Fekl aspon, abyste o
tom uvazovali.



