
Rozum v dějinách II [1993]

3. 11. 1993

[strojový, neredigovaný přepis – model Gemini Pro 3 preview]

Ten systém musíte zjistit sami. Jakmile se o tom řekne předem, tak to zředí tu zkoušku, a to já chci 
zabránit. Protože já chci zabránit, abyste to opakovali jako papoušci. Já taky i terminologii moc 
nedržím. Když chcete vědět, co si myslel někdo, kdo zemřel, tak on to nesmí říct vašima slovama. To 
dovede papoušek taky, aby neviděl, že tomu nerozumíte. On jenom to umí nazpaměť říct. Vy to 
musíte říct jinak, abych já poznal, že tomu rozumíte. S tímhle tím musíte jít od samého začátku. 
Zkoušky se nebudou dělat tak, že vám řeknu téma a vy teď začnete drnčet. Já vás budu přerušovat. 
Když uvidím, že to znáte, tak to vyřízneme a jdeme na něco, co nevíte. Řeknete dvě slova a já budu 
vidět, že víte, o co jde, tak jdeme dál. A já budu hledat to, co nevíte. Zkouška je od toho, aby se 
nezjišťovalo, co víte, nýbrž aby se zjišťovalo, co nevíte. To když něco nebudete vědět, já to budu 
vyhledávat aktivně, čili každý téměř spadne do toho, že neví. Nenechte se tím znervózňovat, protože 
já už posoudím, jestli je to důležité, co nevíte, nebo jestli je to okrajové. Mě bude zajímat, co to je to, 
co nevíte.

Předpokladem je, že spoustu víte. Když někdo ukáže, že neví nic, tak je to zlý. Ale každý něco ví a mě 
bude zajímat to, co nevíte. A teď budu chtít, abyste o tom něco řekli. O tom, co nevíte, s čím jste se 
nesetkali. A teď budu zkoumat, jak to děláte a jak při tom myslíte. To je věc, filozofie se nedá zkoušet. 
Tam se jenom dá jaksi nahmaťovat, student, a buď zabere, nebo nezabere. Jako s rybou. Tedy žádná 
nervozita, ale celou dobu musíte přemýšlet. A ukáže se, jestli přemýšlíte, nebo ne. Není to celou 
dobu zkouška paměti. Samozřejmě je okrajové, že musíte vědět přibližně, v kterém století kdo žil, ale 
já z toho nezkouším. Jenom když vidím, že někdo si plete třeba, že Aristoteles se nechal ovlivnit 
Descartesem, tak prostě musíte mít ponětí, kdo k čemu patří, na co to odpovídá. Mě zajímají ty 
souvislosti. Nebudu chtít, abyste vykládali Leibnize, nějakou historii jeho života, ale budu chtít vědět, 
na co reagoval, na koho reagoval, jak byl ten dialog, ta kontinentální racionalistická tradice a 
anglosaská empirická tradice a jak to vlastně bylo. Tajnou chodbou skočíme k Descartovi a na druhé 
straně ke Kantovi.

Když uvidím, že jste orientovaní, tak je to v pořádku. Ne o tom být informovaný. A to nejde bez 
jistých vědomostí, ale ty vědomosti nejsou to důležité. To nepatří do filozofie, to patří k slušnému 
vzdělání. Vědět, kdy přibližně žil Leibniz, to patří k slušnosti. Z toho se nezkouší. Protože když to 
někdo neví, tak není dost zralý k tomu, aby studoval filozofii. Je to tedy takové trošku nezvyklé, já 
myslím, že uvidíte, že to má své výhody. Navíc ještě kdo ví, jestli vás budu zkoušet já, to se uvidí na 
konci.

O čem vlastně je tento kurz? Proč dějiny filozofie? Nebo dějinné rozumění? Zaprvé, to už jsme si 
naznačili, teď si to připomeneme, zase o tom teče řeč a ještě se k tomu mockrát znovu vrátíme, 
okolnost, že filozofie má dějiny. Že filozofování je možné pouze v dějinách. A že žádná filozofická 
koncepce, přinejmenším dnes, už nemůže být předkládána beze všeho vztahu k dějinnému vývoji 
filozofického myšlení. Čili dějiny filozofie nejenom jako literární díla, ale jako téma filozofického 
zkoumání a bádání, je jedno z nejzávažnějších témat ryze filozofických. Tedy dějiny filozofie je 
filozofická disciplína, ne historická. A jestliže filozofie dějin znamená uvažovat o logu dějin, tak dějiny 
filozofie jsou úsek dějin a ne vyřaditelný z ostatních dějin, to je kus dějin, který patří do těch dějin. A 
tedy samy dějiny filozofie mají také nějaký logos. Stejně jako to mají dějiny. Nebo přinejmenším se 
můžeme legitimně tázat, jaký logos mají dějiny filozofie.



Budeme rozlišovat mezi historií a dějinami. Dějinami rozumíme to, co se děje. Historií, to je věda o 
tom, co se děje. Domluvíme se na této terminologii. Čili historie filozofie, to jsou ty knížky, který se 
prodávají a nazývají se Dějiny filozofie, to je historie filozofie. Dějiny filozofie, to je to, o čem se v těch 
knížkách píše. A teď nám jde o ty dějiny. A dějiny filozofie mají také svůj logos, nebo my se 
přinejmenším filozoficky můžeme a musíme tázat po tom logu. Jestli vůbec někde v dějinách můžeme 
očekávat, že se tam nějaký logos ukazuje, že se zjevuje, tak dějiny filozofie by se na prvním místě 
měly projevovat. Protože tam ten rozum pracuje. Kdežto v těch ostatních dějinách tam toho rozumu 
je pomálu. Rozhodně méně by mělo být než v dějinách filozofie.

A tedy téma, co to je logos, které jsme probírali – a kdo ještě neví, ten si to doplní, většina to víte z 
přednášek – nejdřív na úrovni primordiální, potom na úrovni přírodní a loni na úrovni dějin. Nyní si 
formulujeme či tematizujeme v takové speciální perspektivě, kde základem nám má být filozofie 
sama. Filozofie klade otázky. To řešení lidských problémů důležitých jsou otázky. A potom, když to 
řešíme, to se klade na ty nejdůležitější, tak povíme, je potřeba neudělat nějakou chybu v dějinách, že 
jsme se zřekli vlastně ctižádosti každého filozofa.

Opravdu, jako zrovna tak jako v chemii, to pak na vás zbylo, to zapomenete. A pak to byla holčička... 
Ještě řešitel ze Štětína, taky na Ukrajině si poznamenají, že toto bude řešení vymyšlené tam a tam. A 
teď ten geniální omyl. To jsme si četli. V tomhle smyslu nejvzdělanější filozof je Zenón. Protože ten 
sice skoro nic nevymyslel, jenomže dokázal, že celé Parmenidovo učení obrátil vzhůru nohama a 
ukazoval, že když to obrátíme jinak, než to Parmenides říká, že to vede ke sporu. Naprosto 
nepřekonatelnému sporu. Což je vlastně důkaz pro to, že Parmenides má pravdu.

Všechny ty jeho paradoxy. Každý filozof by chtěl aspoň na okraji nebo v poznámce pod čarou ukázat, 
proč Achilleus nedoběhne želvu. Ale už to není nezbytné dělat takhle jako v Platonovi, pořád někdo 
na něj navazuje, jiného vyvrací. Sláva filozofa spočívá v tom, že vymyslí něco, co je neudržitelné. A co 
svou neudržitelností dráždí po dlouhé věky. Jsou neudržitelné věci, na které ani pes, ani psa to 
neláká. Musí to být neudržitelnost, která drží.

Tedy zajisté v té otázce po logu dějin nejde jen o triviální fakt, že filozofové se k sobě vždycky nějak 
vztahují. Že myšlenka se zrodí jenom z jiných myšlenek. A to není tak, že ty myšlenky předchozí 
vyvolají tu myšlenku. I když asi tak, jako když na jakoukoli otázku řeknete odpověď, tak vždycky ta 
odpověď vyvolá další otázky. Ale to není proto, že by vyvolala, prostě ty otázky na vás dolehnou. Ty 
otázky nemají možnost na vás dolehnout, leč když na tu první otázku se dá nějaká odpověď, třeba 
špatná. Je tady nějaká taková samočinnost toho, že každá odpověď vyvolává, že produkuje další 
otázky. Ne, neprodukuje. Ona je vyvolává, ona je provokuje.

Žádná myšlenka se nezrodí tak, že byste ji vyklepali z rukávu. Žádná myšlenka vás nemůže 
napadnout, když vaše hlava není plná myšlenek jiných. Kdo nemá v hlavě nic, kdo tam má prázdno, 
toho nic nemůže napadnout. Protože tam nemá to, co by ho napadlo, se na ničem neuchytí. Dokonce 
když toho tam má málo, tak on ani nepozná, že ho něco napadlo. Ono to najednou tam jenom proletí 
a on to ani nechytí.

Víte, co člověk všechno musí vědět, aby když mu něco napadne, aby rozpoznal, že to je něco nového, 
co tady ještě nebylo? Když je hloupý, nevzdělaný nebo jinak omezený, něčím, něco napadne, tak to 
může být geniální nápad. Skutečně geniální myšlenka může sednout i na mozek blbce. Jenomže ten 
omezený mozek z toho nic nemá. On to nerozpozná. On se toho nechytí. K tomu je potřeba 
obrovského vzdělání, abyste rozpoznali, že něco důležitého vás napadlo. A ještě se můžete mýlit, 
pracujete na tom pět let a pak zjistíte, že vlastně to už někdo jiný zpracoval, oni už jste to nestihli. Ale 
každopádně pro jistotu je dobré, když člověka něco napadne, tak se toho držet.



To je iluze se domnívat, že myšlenky padají na nás jako meteory a furt něco padá. A když to najednou 
padne a teď to leží a my z toho máme tu duši. Někdo si toho dříve nebo později všimne. To tak není. 
Jsou věci, kterých si nevšimne nikdo. A naopak se může stát, že se dva lidi dostanou do různého 
nápadu a oni s tím nápadem pracují tak, že nakonec třeba je možné rozhodovat mezi nimi. A teprve 
to třetí, co vznikne z té konfrontace těch dvou nápadů, teprve to bude ten pravý nápad.

To samo o sobě, že žádná nová myšlenka není možná, když tady není předtím už spousta myšlenek 
jiných, to je pořád ještě trivialita. To, že se filozofové k sobě vždycky nějak vztahují, že na sebe 
navazují pozitivně nebo negativně, že upevňují a precizují své myšlenky vždycky také adresně v 
jakémsi rozhovoru s jinými filozofy, to je takový nešvar. Někdy to má smysl kvůli stručnosti, jenomže 
když nedělá někdo nic jiného než to, tak je vždycky podezřelý. „Někteří říkají...“ Kdo? Řekni si to sám. 
Ale když se pak někdo dotáže: „A kdo? A kde?“ Tak má běda. To není solidní. Nejlepší je, když doma 
můžete vytáhnout lísteček a tam to máte ocitovaný. Pak si můžete dovolit říkat „někteří říkají“.

To, že na sebe filozofové reagují, zajisté znemožňuje vykládat jejich myšlenkové stavby tak, že 
klademe prostě kamének vedle kaménku, jak to dělají někteří dějepisci, historikové filozofie. Tedy v 
pouhé juxtapozici, jak se tomu říká, různých filozofických systémů a směrů. Kdybychom chtěli pouze 
prohlašovat, že dějiny filozofie nejsou pouhým skladištěm myšlenek a myslitelů, pouhým tím 
muzeem, kde může být vedle mastodonta vedle nějakého starého krokodýla a nevím čeho, vedle 
sebe, to by nám jistě nikdo neodporoval. Ale vytěžili bychom z toho méně než minimum. Chceme 
proto položit veškerý důraz na to závažnější. Totiž: říká nám něco právě onen skutečný, historicky 
dokumentovatelný postup a rozvoj některých myšlenek a to, jak na sebe navazují? To, jak přecházejí 
od jednoho myslitele k druhému? To, k jakým posunům a proměnám přitom v tom myšlení dochází?

Ne ti jednotliví filosofové, oni sice něco říkají, ale říká nám to, jako by se nenavazovalo, také něco? 
Říká nám to něco, i když třeba oni to přesně sami nevědí? To je ta naše otázka.

Jestliže Hérakleitos nazval tím formálním slovem logos – to, co spojuje, to, co se děje – nazval to, díky 
čemu svět není jenom smetiště věcí. Svět není jenom náhodnou hromadou věcí nebo věcí náhodně 
rozházených. Tak teď je otázka: a co dějiny filosofie? Jsou ty dějiny filosofie něčím víc než jenom 
posloupností sérií různých myslitelů, kteří náhodně po sobě následují, nebo eventuálně ne zcela 
náhodně, ale prostě se nějak potkávali a navazovali?

Je v tom něco víc? Není možné i tady hledat jakýsi logos, který třeba ti filosofové jenom tušili, ale 
neuvědomovali si ho? Zejména tam, kde třeba Descartes tušil Leibnize nebo Kant tušil Kanta – to 
obráceně ano, ale logos je to, co drží věci pohromadě. To znamená, co drží toho Descarta i Kanta 
pohromadě. Na to myslím.

Tedy je smysluplnost oněch myšlenkových dějů shromažďovaných v těch historiích filosofie, v 
historických knihách o filosofii, dána nebo založena pouze mírou smysluplnosti jednotlivých, na sebe 
vzájemně reagujících filosofů? Čili zároveň omezena tím, kolik oni si uvědomovali? A nebo ji můžeme 
rozpoznat třeba dodatečně také tam, kde si toho oni filosofové ani ve svých jakoby nadčasových 
rozhovorech a polemikách nejsou vědomi?

To je téma dosti odvážné a já se obávám, že pro většinu současných filosofů už neživé, jenom při 
vzpomínce. Ale vzpomínky jsou, když jsme se rozhodli zkusit, jak to téma logu, s nímž začal 
Hérakleitos, pochopit, aby nás dnes ještě oslovovalo jako cosi aktuálního. Jak by se toho dalo užít 
dneska ještě. Tak to musíme dotáhnout až sem.

Můžeme a smíme legitimně tento logos dějinných proměn filosofické tematiky, filosofických důrazů – 
tedy nejenom filosofické metodiky a způsobu postupu a výstavby jednotlivých myšlenkových celků 



nebo pseudocelků, systémů nebo pseudosystémů – můžeme tento logos učinit tématem zvláštního 
zkoumání? A předpokladem by byla velmi důkladná znalost té historie. A to znamená nejenom se 
koukat z historií filosofie, nýbrž že se pustíme do té filosofie a najdeme tam to, co většinou padá pod 
stůl v těch historiích filosofie.

Tedy to je práce pro týmy, to není práce pro jednotlivce. Ten jednotlivec to může jenom tak jako 
načrtnout. To se u nás o to pokusil Rádl, je to cosi jedinečného ve světové literatuře. Jenomže 
bohužel to má tolik vad, že přeložit to prostě znamená mu udělat ostudu.

Ale víte, to je taková ostuda, jako když přijde básník a přednese nějakou úžasnou báseň a všichni jsou 
odpuzováni tím, že má takový umaštěný dlouhý vlasy a chodí v hadrech, má spravované boty, 
špinavé, růžové flastry na brýlích a roztrhané, jak se to teď hodně nosí, tak jemu se to trhá samo i 
tam, kde to není vkusné. A teď se prostě všichni dívají na ty úrazy a vůbec neposlouchají tu báseň. A 
řada úzkostlivců to naschvál tak dělá, aby odradili ty, kteří by tomu stejně neporozuměli, aby to 
neposlouchali. Tak když se někdo urazí tím vnějškem, tak to znamená, že není vhodný pro to, aby 
poslouchal básně.

Není to tak, že se má všechno podávat tak, aby to bylo možno polykat bez potíží. To je vždycky 
podezřelé, když to někdo udělá. Filosofové si všecko udělají hranaté a kostičky na tom, aby to skoro 
nešlo vůbec polknout. To je prostě povinnost.

Tak teď, když jsme tuto otázku formulovali a předložili – samozřejmě ji nebudeme řešit, udělali jsme 
to nejhorší, co můžeme – tak se teď vztáhneme k něčemu jinému zase z historie. Středověká diskuse 
o univerzáliích. Ta se vztahovala k tématu entit. Ale už způsob, jak to téma bylo tematizováno, jak 
bylo formulováno a potom traktováno, byl zatížen omylem. A to omylem, který byl sdílen všemi 
stranami. Celá ta diskuse byla na půdě falešná. To se málokdy stane, ale přece jenom se to stává 
občas v dějinách filosofie, že vznikne velikánský spor, který trvá dlouho a celý je vedle. To byla 
diskuse o univerzáliích.

Víte, v čem to spočívalo? Nevím, jestli to můžu předpokládat, snad ano, tohle je pokročilejší, takže už 
něco o tom víte. Ta diskuse šla teoreticky velmi stručně řečeno o to, jakou funkci, jakou roli a 
zejména jaký ontologický status mají abstrakce. A nebo když to nechápali právě jako abstrakce – to je 
naše nadávka, ty abstrakce. Univerzálie, to je něco víc než abstrakce. To je vzpomínka na Platónovy 
ideje, respektive na Aristotelovy morfai. To je něco, co se považovalo za zvláštní skutečnost a 
dokonce za úpravu skutečnosti. A proti tomu byly pak námitky, ty byly od nominalistů. Celá ta diskuse 
je založena na několika málo citátech z Aristotela, notabene přes arabské zprostředkování, poněvadž 
celá diskuse je založena v arabských interpretacích, než na co jsme zvyklí. Tedy ta otázka zněla, jaký je 
ontologický status obecných pojmů. Přitom nedošlo k rozdělení mezi pojmy a intencionálními 
předměty, takže pojem byl chápán jako něco, co má také vlastnost intencionálního předmětu. Právě 
proto vlastně šlo o to, zda intencionální předměty jsou ve věcech, nebo před věcmi, nebo pouhé 
slovo, což je zvlášť patrné, že to je úplně vedle, protože se vyslovuje o něčem, o čem nemá nejmenší 
páru. Pouhé nomen. Nejenom že se neuvažuje o pojmu, ale dokonce se neuvažuje o intencionálním 
předmětu, anebo o pojmu spojeném nebo identifikovaném s tím intencionálním předmětem.

A teď se najednou řekne, že to je jenom flatus vocis, to znamená to, co vyslovíte. Řeknete zajíc a 
tomu nic neodpovídá, to je jenom flatus vocis, to je jenom závan toho zvuku. Čili je odkrojen i ten 
pojem. To jsou ty extrémy. A proč je vedle realismus? Protože nerozlišuje mezi intencionálním 
předmětem a reálným předmětem. A proč je vedle ten kompromis, že jsou in rebus? Protože 
pochopitelně intencionální předmět není ani ve věci, ani v intencionálním aktu. To jsou chyby, které 
tam všude jsou pro všechny zúčastněné strany, prostě tam žádná strana nebyla oprávněná, každá 
byla vedle.



A to byl velikánský spor, který do jisté míry, když není prohlédnut, trvá dodnes. Pořád je to zastaralé, 
už to nikdo nechce znova, ale pořád se o tom ještě píše a stále to není jasné. Ačkoliv by bylo možno 
ukázat, v čem jsou ty omyly, není takový problém to ukázat. Cesta přes stále obecnější pojmy 
nemohla vést k cíli, protože šlo o pojmovost zpředmětňující. V tom je celá vada, že celé se to 
odehrávalo na základě zpředmětňujícího myšlení a tím pádem to muselo být celé vedle.

A to šlo o pojmovost zpředmětňující, což znamenalo ztrátu toho podstatného ještě dříve, než téma 
stanovené, dříve než mohlo být tematizováno jakožto podstatné, tak to podstatné bylo ztraceno. 
Proto se můžeme domnívat, že téma stanovené velice odlišným způsobem a jdoucí právě přes 
dějinnost samotné filosofie dějin, to jest hledat smysl filosofování nikoliv v těch univerzáliích, nýbrž 
hledat smysl v těch dějinách filosofického myšlení a navazování jedněch filosofů na druhé.

Jiný hlas: (nesrozumitelný šepot)

Nechcete to říct nahlas? No tak buďte zticha, jinak jste příliš slyšet.

Tedy to téma stanovené odlišným způsobem jdoucí přes dějinnost samotné filosofie je ustaveno a 
vytyčeno způsobem mnohem perspektivnějším, protože slibujícím přinejmenším, že se vyhneme té 
ztrátě toho, co hledáme, hned v prvních krocích. Tedy to, že usilujeme o nalezení Logu v tomto 
zvláštním případě nebo v těch případech v minulosti, to není proto, že ho tam deklarujeme. Nýbrž že 
klademe otázku. Tedy jsme připraveni na to, že se ukáže třeba, že tam žádný Logos není, Logos 
nemusí být ve všem. Ale co kdyby tam byl? A co když někdy ano a někdy ne? Abychom mohli toto 
rozhodnout, tak to nemůžeme smést ze stolu hned na začátku.

Naše otázka takto zůstává otevřená, kdežto otázka po univerzáliích opravdu nejenom ztratila, ale 
přímo a za jisté nevědomky zahodila to, co chtěla hledat. Tam ten spor nemohl vést k nějakému 
výsledku pozitivnímu. A pokud se v nové době navazovalo na realismus nebo nominalismus, tak 
vždycky to bylo vadné. Většinou se navazovalo na nominalismus a většina toho trendu evropské 
filosofie vychází z nominalismu nebo z těch předsudků nominalismu. A to je ta závada té celé 
moderní filosofie a té vědy pochopitelně. Tam to ještě pořád doznívá. Všechny ty omyly, které byly 
spjaty s diskusemi o univerzáliích, ještě přetrvávají, ještě pořád to vyznívá a ovlivňuje způsob myšlení. 
A nejsou jako takové rozpoznány. Nejsou rozpoznány jako témata nebo předsudky, eventuálně 
jenom nějaká předpojení, která mají co dělat s diskusí o univerzáliích.

Mám za to, že nemůže být sporu, že v této chybě, která předem všecko shrne ze stolu, a to znamená 
včetně těch zlatých kousků, které naopak měly být zachovány, pak tady bádáme v tom, z čeho nic 
nezbyde, poněvadž to zlato máme někde už dávno vyhozené. Tak to dělají zlatníci, když pracují, tak 
samozřejmě musí pak shrnout všecko, ale dávat pozor zejména, aby v tom zůstaly ty kousíčky zlata. 
Když to pak všecko propálejí, přepálejí, tak ty tam zůstanou, ale je absurdní chtít něco získávat z toho, 
když to zlato všecko vyhodíme, že tam v místě nic není a teď z toho zbytečného... my tam strašně na 
tom pracujeme dlouho, jak bychom z toho něco ještě měli, z toho, kde už žádné zlato není, když jsme 
to vyhodili na začátku.

Pochopitelně, jak daleko nás tato zvolená cesta povede, není zaručeno, ale zůstává to otevřené. Já se 
domnívám, že prostě to, že jsme postavili tu otázku po Logu, že jsme vlastně otevřeli cosi a když na ní 
budeme držet, když na ní budeme trvat, když ji nepustíme z ruky, no tak držíme tu otevřenost. A 
držet tu otevřenost znamená první skutečně zásadní obranu proti zpředmětňování. Jen pro vyjasnění 
se dohodneme na jistém terminologickém rozlišení, když budeme chtít mluvit o skutečném smyslu 
nějakého dění, tedy dějinných událostí, užijeme termínu Logos. Neboť Logos je to, co sjednocuje 
pouhou nahromaděnost, byť nahromaděnost v čase, tedy sériovost. A to ať už přímým nebo 
nepřímým prostřednictvím fysis. Naproti tomu tam, kde chceme zdůraznit subjektivní stránku, a zas 



důležitý, neříkám subjekt, subjektivně vždycky, ale subjektivnost. To jest porozumění logu, nikoliv kde 
logos něco dává dohromady, ale kde je porozumění logu rozhodujícím médiem zprostředkování. Tedy 
pochopení logu. Tam budeme mluvit o smyslu. Budeme rozlišovat mezi logem a smyslem v tom 
smyslu, že smysl je vždycky zprostředkován vědomím. To je to, co si uvědomujeme, kdežto logos 
může být i tam, kde si to neuvědomujeme.

Tohle musíme udělat, protože navazování Leibnize na Spinozu a na Descarta nebo polemické na 
Locka má smysl poněkud jiný, než to má logos. Poněvadž logos je to, co si třeba ani oni 
neuvědomovali, tito myslitelé a potom ti další. Ale smysl je to, co si museli uvědomit. Tam, kde si to 
neuvědomovali, tam ten smysl není. Pochopitelně někde může dojít ke konvergenci smyslu a logu.

Logos je to, co tam my dnes vidíme jako smysl, ale tehdy to nebylo viděno jako smysl. Samozřejmě 
my se k tomu logu taky nedostaneme bez toho smyslu. Ale je to smysl pro nás. A to znamená, že to 
nemusel být smysl pro ty filozofy, kteří na sebe navazovali. Budeme si to vždycky připomínat, párkrát 
si na tenhle terminologický konsenzus navykneme. Čili smysl, respektive smysluplnost, bude pro nás 
tím, jak se nám logos jeví.

Nám nebo někomu jinému. Vždycky musíme říct, že smysl není objekt, nemůžete smysl objektivovat, 
žádný objektivní smysl neexistuje. Smysl je vždycky, jak se to nám jeví. A to „objektivně“ je blbý, ale 
prostě musím se nějak vyjadřovat, než si zavedeme něco jiného. Vyhneme se tudíž onomu 
neproduktivnímu sporu, zda skutečnost o sobě je nebo není poznatelná.

Poznání je vždy poznáním něčeho poznávaného. Nesmíme to poznávané škrtnout. Čili poznání nikdy 
není poznáním samotného poznávání, i když samozřejmě k poznání patří, že poznáváme i to 
poznávání. To patří k reflexi. Každé poznávání musí být podrobeno reflexi. Pokud není podrobeno 
reflexi, pokud neprojde tím očistným ohněm reflexe, tak to nikdy žádné pořádné poznání není. 
Teprve reflexe to může pročišťovat tak, že se na to můžeme více spolehnout.

Nicméně i když to není pročištěno, vždycky je tady něco poznávaného. To může být poznáváno 
špatně, takže to poznání neplatí, ale ke každému poznání patří něco poznávaného. Škrtnout to 
nesmíme, škrtnout věc o sobě se nepřipouští. Každý jev, fenomén, je vyjevením něčeho, co samo 
pouhým jevem není. Jinak jev nedává smysl. Je to tedy skutečnost sama, která se jeví. Ale ovšem 
nadále platí, že cestu k této skutečnosti máme otevřenu pouze přes jev. Přes to, jak se jeví, respektive 
přes to, jak se ukazuje.

Budeme muset ještě důkladně vždycky rozlišovat mezi tím, jak se skutečnost ukazuje a jak se jeví, ale 
to patří do prolegomena, to byste měli už vědět. Chceme se proto tázat po skutečném logu, nikoliv 
po tom, jak se nám jeví, to jest po smyslu. A to ne hned od počátku předsudečně a dokonce s jakousi 
falešnou a sebevědomou jistotou, s níž předpokládáme, že jde o výplod naší subjektivity.

Ani geometrické obrazce, jako jsou trojúhelníky, kružnice nebo elipsy, nejsou jen produktem, 
výplodem naší mysli, nýbrž nesou na sobě stopy něčeho, co není vystaveno všanc jakékoli naší 
libovůli. Prostě trojúhelník můžeme vymyslet, musíme vymyslet, ten jinde není, ale my ho nemůžeme 
vymyslet, jak chceme. A to znamená, že filozofie se musí vymyslet, ale nemůže být vymyšlená 
jakkoliv. To je iluze, že každý má svoji filozofii. Prostě tam jsou jakési meze toho, co člověk může a co 
nemůže vymyslet.

Stejně jako jsou meze v té geometrii. Vy můžete mít jiné geometrie, než je eukleidovská, ale 
nemůžete mít jakoukoliv geometrii, co vás napadne zrovna třeba pod vlivem čehosi. Že si prostě 
řeknete... Z libovůle a z předpokladů nemůžete postavit geometrii. Vždycky jen z některých. Vždycky 
to má něco společného, je tam nějaký logos, bez kterého to nejde a ten musíte respektovat. Proto 



taky je morální příkaz. Samozřejmě jsou různé morálky. Ale rozeznáme různé morálky a potom 
morálku a nemorálnost. Prostě nemorálnost, nepřítomnost morálky, je něco jiného než jiná morálka.

To se pořád plete a to nesmíme plést. Že jsou jiné geometrie, neznamená, že každý má možnost mít 
svou geometrii. Ne. Může být negeometrický. A tomu je pak zakázán vstup do Platonovy akademie. 
Poněvadž se nevyzná v geometrii, tak nemá co dělat ve filozofii. A podobně, když někdo je nemorální, 
tak nemá co dělat v diskusi o mravnosti. Tam nemá co pohledávat, tam nepatří. Nemá k tomu co říct. 
Musí mít nejdřív nějakou morálku a pak může přijít a diskutovat s jinými, kteří mají jinou morálku. Ale 
člověk, který nemá žádnou morálku, prostě není způsobilý k tomu, aby se vůbec zúčastnil diskuse o 
tom. Toto je to, co mám na mysli, když mluvím o tom logu.

Není nejmenšího důvodu, proč se domnívat, že ve filozofii dějin, a tudíž vůbec ve filozofii, tomu je 
jinak. Pravý opak je pravdou. Zatímco v geometrii zůstáváme v průzračném světě geometrických 
obrazců, ve filozofii dějin jde o skutečné dějiny kritického myšlení o dějinách. V našem případě pak 
zejména o dějinách filozofie.

Tématizovat logos a jeho místo v postupu těchto dějin musí být proto ještě legitimnější než v té 
geometrii. Můžeme-li se tak vyjádřit. Protože tématizovat logos ve světě jen vykonstruovaném je 
poměrně jednoduchá věc, velmi omezená. Je to malý, nízký nárok a je to méně zajímavé.

Doufám, že máme ještě chvíli. Takže zase skočíme k něčemu jinému. U Georga Pichta – nevím, jestli 
vám je známo, jen některým asi toto jméno – málo se o něm ví. Je to Heideggerův žák, který za svého 
života publikoval velmi málo, teprve ke konci života něco málo vyšlo. Ale teď po jeho smrti přátelé 
vydávají z pozůstalosti jeho vysokoškolské přednášky. Georg Picht byl povolán – neucházel se o to, 
ale byl svými přáteli tak nějak škádlivě dokopán, nevím, co dělal předtím, to se nikde nedočtete – byl 
dokopán k tomu, aby na jisté vysoké církevní škole, to znamená, jak říkají, Kirchliche Hochschule – to 
jest, není to univerzita – aby přednášel filozofii pro teology. Protestantské v uvozovkách.

On tam přednášel asi jedenáct, dvanáct let. Připravoval si velmi pečlivě své přednášky, takže teď se 
dají po nepatrných redakčních úpravách vydat. A skutečně jsou vydávány, už vyšla řada zelených knih 
a další ještě vyjdou. Tento Georg Picht je neobyčejně pozoruhodný. Ne že by byl geniální filozof třeba 
typu Heideggera, ale je to filozof, který o nejtěžších věcech dovede hovořit velmi srozumitelně. 
Zejména pro vstupující do filozofie je to velmi vhodný autor. A je to autor nesmírně vzdělaný. Já bych 
řekl, že vzdělanější než Heidegger. Heidegger na mnoha místech prokazuje, že něco neví, že si něco 
vypouští. Picht je neobyčejně...

--- další strana kazety ---

V jedné vysokoškolské přednášce z roku 65–66, která se jmenuje Kants Religionsphilosophie, a pod 
vlivem nebo inspirován touto knihou jsem na teologické fakultě ohlásil přednášku o Kantově filozofii 
náboženství. Teď ji dělám. Tam má tato následující slova. Já to nebudu číst německy, mám to tady 
taky, ale asi by to nemělo mnoho smyslu, leda kdyby někdo měl poznámku nějakou, že něco 
nejasného, tak můžeme sáhnout po tom německém textu. A je to věc, která tak trochu mluví taky k 
tomu, co stála vaše zkušenost s historií filozofie, s Historie der Philosophie – jak říkal Störig – a 
dalšími. Ale mluví také do naší souvislosti.

Kdo vezme do ruky nějaké dějiny filozofie – a tím myslí historii filozofie v naší terminologii – a chce je 
rozumně použít, musí vědět, co od nich smí čekat a co nikoliv. Vztah takové učebnice dějin filozofie k 
samotné věci, totiž k filozofii, není odlišný od vztahu učebnice dějin hudby k věci samé, totiž ke znějící 
hudbě. Z takové knihy, podobně jako z dějin hudby, můžete získat plno znalostí, důležitých, ba 
nezbytných k pochopení filozofie či hudby. Ale tak jako v dějinách hudby žádná hudba nezazní, 



nenajdete ani v knihách o filozofii to, oč jde, totiž filozofii jako takovou. Jako hudba není ani filozofie 
žádným předmětem, který lze najít a vzít na vědomí. Daleko spíš je podobně jako hudba jakýmsi 
děním, které nastává a které se odehrává v našem středu.

Já doufám, že vás už napadají námitky. A já teď nechci exponovat... Užil jsem to proto, že tento muž, 
Georg Picht, je opravdu velmi chytrý člověk. A jestliže toto tam napsal, tak tím reprezentuje ty špičky 
filozofické třeba v Německu, ale nejenom v Německu, co čekají od historie filozofie.

Jiný hlas: Námitka je ta, že už ten sklad těch filozofů je... Jak píše ten autor, v čem jeden ovlivnil 
druhého, už to je vlastně filozofie. Už to je vlastně...

Ano, no ale... nevím, proč říkáte už sklad... historie filozofie se nemůže dostat do toho skladu, ale 
když už... kdyby to byl jenom ten sklad, už tam ta filozofie je. Ano.

Tedy Picht není žádný okrajový myslitel. Odpusťte, že to teď čtu, ale já už jsem nějaký vyčerpaný od 
rána a obávám se, že bych mluvil tak pomalu, že bychom se nedostali dál. Čím jsem unavenější, tak 
tím jsem jako pomalejší a důkladnější. Picht není žádný okrajový myslitel. Náleží k vynikajícím 
heideggerovcům, o kterých se u nás mnoho nevědělo, protože to málo publikoval, jak jsem ostatně 
říkal. Jeho největší silou není spekulativní duch, nýbrž skvělá schopnost vyložit i nejsložitější problém 
srozumitelně. A proto jsem ten citát z jeho knížky, respektive z jeho přednášky, volil. Problém je tu 
vysloven velmi zřetelně a přehledně a reprezentativně. To je skutečně ten člověk, který tady nebyl 
citován proto, že... jako hlupák. Jako výjimečný hlupák. Žádný případ.

A navíc je to zajímavé, protože v tom Pichtově přirovnání dějin filozofie k dějinám hudby je jedna 
zajímavá, protože zcela zásadní chyba, kterou tady kolega už cítil, která nám dovolí se zřetelností 
snad nikoliv menší poukázat na problém první důležitosti, který si málokdo uvědomuje. A teď uvidíte, 
že vlastně to, co tady kolega řekl, že je ještě pořád málo. Což jsem svou reakcí trošku naznačil, ale teď 
budu o tom mluvit podrobněji. Skutečná obdoba mezi dějinami filozofie a dějinami hudby by 
vyžadovala, aby bylo možno také dějiny hudby zahrát. Nebo jinak řečeno, aby nejenom hudba sama, 
ale také její dějiny mohly zaznít. To u hudby opravdu možné není. Ale u dějin filozofie to není pouze 
možné, ale je to jediný legitimní, jediný přípustný, byť zcela výjimečný způsob, jak být filozofií práv.

Dějiny filozofie musí být nutně filozofické. To znamená, že v dějinách filozofie – jsou-li to pořádné 
dějiny, pořádná historie filozofie – tak tam musíte najít tu filozofii. Jistě víte, že také v české literatuře 
máme dějiny filozofie, kde nenajdete žádnou filozofii, nýbrž jen ohlodané, seschlé drobty nebo 
vysušené mumie filozofů a filozofií. A bohužel ani v cizině něco takového nepředstavuje žádnou 
výjimku. Jako takovým příkladem, který zvlášť rád uvádím a možná, že to máte... už taky trošku s tím i 
tu zkušenost... Existuje Průvodce dějinami evropského myšlení – nebo tak nějak se to jmenuje, pak to 
bylo přejmenováno – od Josefa Tvrdého, brněnského filozofa, pozitivisty, navzdory tomu, že žáka 
Masarykova, velmi oddaného žáka Masarykova. To ostatně pozdější Král byl taky oddaný žák 
Masarykův... všichni to tam mají... obdiv měli za to...

Tedy to je užitečná knížka, my jsme ji všichni používali. Ale ta kuriozita té knížky spočívá v tom, že to 
je historie filozofie, která je jaksi do naprosté sterility očištěna od každé filozofie. Tam máte vyloženy 
všechny možné termíny technicky, máte tam vyloženo, jak kdo, kdy se narodil – s chybami, ale 
celkem jako spolehlivě jinak – jak na sebe navazovali a tak dále. Všecko je to povídání o filozofii, které 
samo je nefilozofické. Samozřejmě bychom tam našli jistou filozofii, spíše filozofie, filozofické drobty 
jakési tam, ale shnilé, zplesnivělé, prostě staré, předsudečné... Prostě ta filozofie je nemožná a navíc 
tam prostě je pokud možno odsunuta stranou, takže je to opravdu tak sterilní... historie filozofie zcela 
osvobozená od filozofie. Ale, jak říkám, více nebo méně to platilo o naprosté většině těch kratších a 
někdy i delších podstatných dějů. Proto také musíme takto jasně vyjádřit ten požadavek filozofičnosti. 



Ten je třeba uplatnit pro každé vylíčení dějin filozofie. Považujeme-li za jeden ze základních 
předpokladů solidní historické práce, aby měl její autor také filozoficky jasno ve svém pojetí, tím 
důležitější je, že dějiny filozofie nemůže napsat nefilozof nebo špatný filozof nebo slabý filozof.

To je vlastně takřka završení každé filozofické práce, že když nejdřív je spousta výsledků, bádání, 
zkoumání všeho druhu, když potom na závěr života je to prostě vyloženo jako dějiny filozofie. Takhle 
to udělal Rádl, v krátkosti před svým onemocněním to dokončil. Dělal to chvatně, je tam spousta 
chyb, ale je to způsob, jak se vyrovnal s celou filozofií v celé její délce. Výsledek jeho práce je, že 
filozofie od samých základů je intelektualistická a správně má být programem na reformu světa.

Slyšíte kus Marxe v tom. On kritizoval Marxe, ale byl to sociální demokrat, některé věci převzal, 
prostě ta jeho formulace, co to je filozofie, že to je program na reformu světa. To je dobře české, 
protože tohle říkal už Komenský a tak dále v reformaci. To má tradici, čili není to jenom Marx, 
můžeme to odvodit i odjinud.

Základní chyba filozofie podle Rádla je, že je intelektualistická, to znamená, že dává přednost těm 
konstrukcím, těm ideálním konstrukcím. Jak jsme my o tom tady mluvili; Rádl to tak neříká, až v 
Útěše mluví o konstrukcích a ve vědě. Ale toto je vlastně soud nad celou tradicí filozofickou. Soud nad 
celou filozofií. V každé filozofii, a Rádl to výslovně říká, že celá dosavadní filozofie je kladena na váhy 
a shledána lehkou.

To, co dělá filozof se svými předchůdci, to je to, co udělal Ježíš, když řekl: „Říkáno bylo starým, ale já 
pravím vám.“ To je to, co říká filozof. Teprve tím se stává filozofem. Musí říct, co říkali staří a co říká 
teď on. A stavět to do protikladu. Tedy něco takového. Že tam jsou chyby, to si každý opraví, kdo to 
zná. Podle pozitivistů si opraví datum narození, tak si opraví nějaký detail. A i když je to třeba 
interpretace. Rádlovi se dost často stane, že interpretuje nějakého filozofa, nějakou jeho myšlenku 
nesprávně.

Ale důležité není, jak tam interpretuje toho filozofa – tam ho opravíme, můžeme se přesvědčit, jak to 
vlastně myslel. Ale to, co proti němu namítá, to je důležité. My ty Dějiny filozofie Rádlovy čteme kvůli 
Rádlovi, nikoliv kvůli tomu, abychom se poučili o historii filozofie. Na to máme jiné věci. A že tam 
udělal spoustu chyb, to byl René Wellek, který napsal o tom tenkrát článek, kde tam našel asi sto 
třicet nebo já nevím kolik chyb. A teď to demonstroval a tak dále. Ale nenapsal jediné slovo o té 
Rádlově koncepci.

To je to, co pozitivisté dovedou. Oni tam najdou prostě blechy v kožichu, ale vůbec se nestarají o to, 
co ten kožich... co jsme řekli. To je fuk. Každý říká něco a tomu se věří. Ale nesmíte tam udělat chybu. 
Všecko musí být přesně.

V jakési předběžné podobě můžeme tento problém tematizovat už na biologické úrovni. Víte, že se 
vracíme zase k něčemu, abychom se dostali do otáček, zase se vracíme někam, co už bylo dřív. Na 
biologické úrovni. Jestliže si to nyní připomínáme, nemá to být pokus o redukci dějinného logu na 
logos vitální, biologický, ani pokus o výklad vyššího z nižšího, nýbrž pouze o propedeutickou 
demonstraci určitého analogického schématu, dovolujícího jisté upřesnění v dalších pracích.

Když jsme přede dvěma roky mluvili o logu, pravých jsoucen, pravých událostí, soustředili jsme se 
především na logos těsně spjatý s physis příslušných jsoucen, událostí. To byla ovšem nepochybná 
simplifikace. Nám šlo totiž o to – toto je physis, to je událost, a ta je podobně jako bytí také 
koextenzivní s tou událostí. Ale nám teď jde, když jsme mluvili o logu, tak nám šlo o to, co dělá tu 
událost jednou událostí. Co zakládá její integritu. To byl ten logos. Ale to bylo zjednodušené.



Žádný organismus, dokonce ani ten nejjednodušší či nejprimitivnější, nežije izolovaně od jiných 
organismů, ale je zapojen do jisté intersubjektní – to jest mezi subjekty, nikoli subjektivní – 
intersubjektní sítě vztahů s jinými organismy. A to ve dvojím rozdílném směru. Především je každá 
živá bytost potomkem jiné, dokonce obvykle dvou jiných živých bytostí, takzvaných rodičovských, 
parentálních, a sama se obvykle, jakožto parentální, podílí na zrodu dalších takových bytostí, filiálních 
takzvaných, neboli dceřiných či synovských.

To jsou vazby genetické. Už to, v těchto genetických vazbách, je překročena physis. A přesto můžeme 
mluvit o logu. Poněvadž physis není to všechno, nýbrž physis je vždycky physis této jedné události, 
této jedné živé bytosti. To jsou tedy vazby genetické. Vedle nich tu je často daleko komplikovanější 
kontext či textura, síťovina, jak bychom to řekli, které bychom mohli nazvat sociálními, pokud 
nebudeme chtít tento termín vyhradit vztahům pouze lidským.

A já se tady zase odvolávám na ty filozofy a teology americké, kteří navazují na Whiteheada, kteří 
mluví o sociálnosti nebo socialitě i třeba na úrovni atomů, molekul, buněk a podobně. To je třeba ten 
Hartshorne, žák, první asistent americký Whiteheadův.

To by ovšem nebylo zdůvodněno, omezit to, redukovat na lidské vztahy, neboť je už dlouho běžné i u 
nižších organismů mluvit o societách. A to nejenom v případě smeček, stád, mravenišť nebo včel v 
přírodě. Vždycky ve stromě někde, jak se tomu říká? Úl je umělý, nebo jestli je to přirozený, no ale 
víme co. Jako je mraveniště, tak taky... hnízdě?

Jiný hlas: Roj?

Roj je jenom, když se rojí. Když letí, ale když sedí konečně, tak ve stromě, tak tomu se neříká úl. Úl je 
věc udělaná člověkem, ale... Hnízdo, mluvíme o hnízdě, že. Musí... nevybavuji si, jak se to říká u včel, 
možná taky.

Jiný hlas: Brť.

Brť, možná. Od toho je brtník, to by dávalo rozum. Medvěd je ten, co ví o medu, že. A právě ti rádi 
filosofové navazující na Whiteheada mluví o sociálních vazbách v generálně kosmickém smyslu. Jaké 
to má důsledky pro naše aktuální zkoumání? Již na úrovni předlidské může být přinejmenším 
postavena otázka po významu a úloze logu v těchto intersubjektivních strukturách. Tedy konkrétně o 
logu třeba organické evoluce na jedné straně.

Ta organická evoluce nemá svou physis. Svou physis má jenom jednotlivý organismus, který je nějak 
tam zařazen do té posloupnosti generací, ale vývoj organický, vývoj živých bytostí sám nemá tělo, 
nemá physis. Nemá žádnou individualitu. Přesto se můžeme tázat po logu. I když je to logos nikoli 
zprostředkovaný bezprostředně physis nějakou. I když bez té physis těch jednotlivých organismů to 
není možné. Vývoj organismů není možný bez jednotlivců. Ale přece jenom ten vývoj v celku není 
žádná jedna physis. Čili už na přírodní rovině jsme to zjednodušili, logos na physis.

Můžeme mluvit tedy o logu organické evoluce, můžeme mluvit o logu biosfér a biotopů na straně 
druhé, eventuálně také o logu etologických struktur a komplexů. Já to dávám do uvozovek to 
„etologický“, protože existuje věda etologie – chování zvířat. Ale jestli můžeme strukturu nazvat 
etologickou? To je struktura, kterou se zabývá etologie, jako bychom řekli chemický, taky znamená 
obojí – čím se zabývá chemie, ale i ty vazby jsou chemické. Prostě ta terminologie tady trošičku 
vázne, zásadně bychom měli mít všude ty rozdíly jako mezi fyzický a fyzikální, tak chemický a 
chemikální a etologický a etologikální, něco takového, abychom to mohli odlišovat.



Je jistě zřejmé, že tu nejde o přímou vazbu na physis příslušných subjektů a že intersubjektivní vztahy 
ještě nezakládají nějaký supersubjekt. Tady zavádím termín, který nás bude provázet, který je také 
termínem whiteheadovým. Subjekt je to, co je pod. Whitehead říká, když je možno říkat to, co je pod, 
tak to, co je nad, a tedy zavádí termín supersubjekt. My to tady budeme používat v trošku jiném 
smyslu. Supersubjekt je třeba vůči buňce krve, která je svým způsobem subjektem v našem těle. 
Každá buňka krve je samostatná. To není součást tkáně. I když je závislá na okolí, a to jsou všecky 
organismy závislé na určitém prostředí. Každá buňka krve je jakoby samostatnou bytostí. Ale tělo v 
celku je proti ní supersubjekt.

Většina buněk je ovšem součástí tkání, tam jsou srostlí s ostatními, ale to neplatí pro buňky krve. 
Tedy supersubjekt je subjekt, který z nižších subjektů dělá jednotu. A k tomu je potřeba logu. 
Nepochybně. Stejně jako bylo logu potřeba k tomu, aby buňka byla buňkou, aby byla jednotkou, tak 
potom existuje... a zase v případě krve tam nemůžeme dost dobře a jednoduše, tam jsme v nejistotě, 
jsme jaksi na pomezí čehosi. A navíc ještě víte, že trávíme jenom díky tomu, že máme bakterie trávicí 
soustavy. A jiný bakterie jsou ve střevech. Kráva má několik žaludků a v každém tom žaludku jsou 
bakterie jiného typu, takže vždycky ty strávějí něco jiného, než strávějí ty druhý. Teď jde o to, jaké je 
to spolužití toho vyššího tvora, jako je kráva, s těma bakteriema, bez kterých by, kdyby náhodou se 
vám podařilo zničit ty bakterie, tak ta kráva není schopna dál žít.

Víte, že když dostáváte při některých chorobách nějaká antibiotika, tak že potom musíte jíst jogurt, 
abyste tam včas dostali bakterie, který tam potřebujete, poněvadž by z toho byly značný potíže. A 
přitom ta antibiotika nevyhubějí veškerou střevní flóru. I to, že tam napáchají té škody, znamená, že 
se naruší to trávení a může to mít vážné důsledky. Jsou dokonce lidi, který jsou na to velmi alergičtí a 
nesmějí určité typy antibiotik brát a tak dál. Čili tady ta spolužití, ta societa rostlinná... a ono to není 
jenom rostlinná... ono to spolužití existuje třeba u lesa. Les je jakýsi biotop, kde by stromy samy 
nemohly žít.

Zkuste, někde utrhněte někdy v zimě nějakou šišku, přineste ji do tepla, ona se otevře v teple, 
vysypte z toho semena a pak je zasejte do květináče doma. Víte, že vám žádný stromeček nevyroste? 
Ono to vyklíčí a chcípne. Proč? Protože to nemá svou lesní půdu, která je takového druhu, že na 
místní plísni prostě nepřežijou. A tyto plísně naopak žijou mimo les a tam, když vysejete ty semena, 
tak ty plísně to zahubějí. Všechny tyhle semenáčky zahynou na plísně. Les je zvláštní biotop, kde ty 
plísně se tam nedaří... u jiného kdybyste je tam uměle přinesli. Tedy toto spolužití, ta societa 
rostlinná, různé další potvory, mšice a jiné. Některé sice napadají ty stromy, ale jiné naopak... Zase 
mravenci v lese jsou strašně důležití, protože tam likvidují spousty jiného škodlivého hmyzu. A to 
patří k tomu. Když se likvidují mraveniště, tak výsledek je potom, že chátrá les. A takové vosy jsou 
tamto... jsou strašně důležití dravci. Vědecké časopisy toho jsou plné, jak je potřeba opatrně 
zasahovat, pokud možno nezasahovat a tak dále. To je taky chyba.

No a z toho všeho je jasné, že logos v dějinách není žádnou převratnou novinkou, že v jeho chápání 
můžeme navazovat na jisté předpochopení úlohy logu už na předlidské úrovni a ovšem také na úrovni 
předdějinné. Tedy ve společnostech archaických, žijících ještě ve světě mýtu. Také zde platí staré 
Anaxagorovo rozpoznání, že nejsou od sebe odloučeny věci v jednom světě ani uťaty sekyrou. Živé 
organismy žijí ve společenstvích, na kterých jsou závislé. A to bez ohledu na to, zdali jde o symbiózu, 
parazitismus anebo predátorství. Prostě je potřeba... všichni živočichové jsou závislí na tom, že 
likvidují jiné živé bytosti. Býložravci likvidují rostliny, masožravci likvidují jiné živočichy. Prostě tak to 
je.

Pokud ten Anaxagoras citovaný má být kritikou metafyzického myšlenkového přístupu, je všechno v 
pořádku. Ale pokud by to mělo naopak znamenat (tady se musíme ohradit), že celý svět je – jako u 



Eleatů anebo jiných – chápan jako jednota, řekli bychom jako jeden jediný proces, je to 
jednostrannost a hrubá chyba. Ve světě kolem sebe zjišťujeme nejenom souvislosti, ale také 
nesouvislosti. To je prostě... jestliže to odmítne to utínání sekyrou, to, že nejsou od sebe věci 
odděleny, to ještě neznamená, že nejsou samostatné věci a že je jenom jeden velký proces, jeden 
velký celek svět. To ne.

Prostě a dobře, ty souvislosti tu jsou, ale jsou tu také nesouvislosti. A to je třeba vidět. A ty 
nesouvislosti jsou různého typu. Můžeme velmi rozlišovat – my velmi často nemáme ani pro to 
metody, jak to rozlišovat – ale přesto to můžeme tematizovat. Například dvě švestky jsou odděleny 
od sebe. To není jeden organismus. To bychom pak museli říct, že když se rozdělí hůlka na dvě, tak že 
to je furt jedna. Není. Rozdělila se a už jsou to dvě hůlky. Podobně švestky, i když vyrostly na jednom 
stromě, tak jsou to dvě švestky, poněvadž z každé z nich může vyrůst nová švestka (byť teda 
neroubovaná, tak to bude divoká, ne příliš dobrá, někdy se to podaří), ale jsou to vlastně zárodky 
nových stromů. Čili jsou to dva. A přitom teda ta nesouvislost je jiného druhu, než nesouvislost dvou 
švestek, z nichž každá pochází z jiného stromu. Za předpokladu, že to není stejný rod. Aby to nebylo 
potom stejné, jako kdyby to bylo z jednoho stromu. Zase jsou ještě rozdíly.

Ale vidíte, jak prostě my musíme i ty nesouvislosti brát vážně. Nemůže všechno souviset se vším tak, 
že přestávají ty nesouvislosti. Souvislosti i nesouvislosti, to je to, co charakterizuje náš svět. A musíme 
vědět o obojím. Není to tak, že stačí říct, že všechno souvisí se vším. To je nonsense. Taky všechno 
nesouvisí se vším. Nebo skoro všechno je vždycky s něčím nesouvisící, aspoň na jisté úrovni. A 
samozřejmě ta nesouvislost je vždycky na jisté úrovni. My všichni souvisíme s Hitlerem a Stalinem. 
Jenom ale prostě naštěstí ne moc. Souvisíme tím, že jsme měli taky nos a dvě oči, ale ta souvislost je, 
jako bychom nesouviseli. My musíme vědět teda jak.

Jestliže se nějaká jednobuněčná buňka rozdělí, nebo rozdělíme dvě hůlky, přestává být jednou bytostí 
a stává se dvěma od sebe odlišnými, oddělenými bytostmi, aniž by tím musely být popřeny všechny 
souvislosti. Všechny... některé ano. Ale nejde jen o odlišnost a oddělenost takto zřejmou. K normám 
a kritériím a tedy i povinnostem odpovědného myšlení náleží rozlišovat i tam, a dokonce právě tam, 
kde žádná taková pevná hranice, césura, oddělenost, přeťatost doložena být nemůže, jako u těch 
dvou švestek nebo dvou buněčných bytostí.

Velmi často se totiž stává, že teprve ustanovením správných pojmů se důležité předěly teprve vyjeví, 
ve smyslu nesouvislostí. Velkou nesnází ovšem až dosud bylo, že tradiční pojmovost s nekritickou 
samozřejmostí ony takto objevované předěly objektivovala. A pokud to nešlo, tak se tyto předěly 
relativizovaly nebo přímo popíraly. Buď je předěl objektivovatelný, nebo když to nejde, tak je to 
povrch. Nic jiného mezi tím. Předěl musí být objektivovatelný. Ale to právě není pravda. To můžou 
být přechody, a přesto je to předěl.

Typickou formou takového redukcionistického popírání byla fráze, kterou velmi často dodnes slyšíte, 
zvlášť od jistého typu lidí: že to či ono není nic jiného než... Příkladem a prototypem takového až 
absurdního redukcionismu je Démokritos – kterého tady vždycky při té příležitosti rád cituju, nebo 
vůbec atomisté, Leukippos a Démokritos – pro něž vše kolem nás je pouhé zdání, zatímco skutečné 
jsou pouze atomy a prázdno. Tedy skutečné není nic než atomy a prázdno. Vidíme psa, ale pes, to 
není žádná skutečnost. Pes, to není nic jiného než atomy a prázdno. Vidíme kočku – nic jiného než 
atomy a prázdno. Vidíme člověka – nic jiného než atomy a prázdno. Příšerná vize. Doufám, že tím, že 
jsem to třikrát zopakoval, vlastně i vícekrát, takže jsem přispěl trošku k tomu, že se zvedla naše 
hladina proti takovým…

Uvedené tendence zpředmětňujícího myšlení si budeme dobře vědomi a nekorektních kroků se 
pokusíme se vší bedlivostí střihat. To nám pak dovolí rozlišovat a odlišovat jednotlivé události, tak jak 



se dějí, a to i když jsou to události nepravé, to jest nikoli samy v sobě a zevnitř integrované. To 
znamená, nejsou to události, které mají svou physis.

V dějinách prostě žádná událost nemá naprosto jasný začátek a konec. My musíme pochopit a pak 
podle toho svého pochopení někam ten začátek a ten konec dáme. Ale to nemůžeme nedělat, 
protože jinak nepochopíme vůbec, o co šlo. Trochu to záleží na nás, ale ne úplně, poněvadž vždycky 
to záleží na tom, jestli jsme pochopili správně nebo špatně. Ale pochopíme to jedině díky tomu, že 
někam ty hranice dáme. Ta periodizace v dějinách je strašně důležitá pro pochopení toho, co se v 
dějinách stalo. A přitom je ta periodizace u různých historiků možná různá a možná, když nejsou dost 
dobře filozoficky připravení, bude vždycky vděčná náhodám. Zejména periodizace, která je vázaná na 
nějaký příliš nápadný, spektakulární a de facto co do podstaty okrajové věci, jako je například 
objevení Ameriky, nota bene aniž by k tomu byl důvod věděn. To je absurdní.

To musí být zdůvodněno jinak. To není tak libovolné, že prostě pád Říma a je konec starověku. To je 
jenom dokladem jisté filozofické negramotnosti historiků, když to tak dělají. Oni nevědí, na čem se 
zakládají, nemají dost důvěru v pochopení toho, co se stalo, a tak zavěšují ty své periodizace na 
takovéhle nahodilé opory. Protože to je velká opora, pád Říma, jenže ten Řím upadal už několik set 
let. A kdy vlastně padl? Copak ta bitva, kdy ty Germáni to obsadili a rozmetali, tam má být ten zlom v 
myšlení a v cítění? Tam bylo něco jiného, prostě je to nepochopení.

Dějiny nejsou a nijak samozřejmě a hotově si nepředstavují jednotu, ale jednoty v nich musí být 
snahou a úsilím dosahováno. To znamená všude tam, kde se tážeme po logu, tak se nemůžeme tázat 
po logu tak, že ho vyloučíme všude tam, kde se nám zdá, že něco jde proti logu. Že to tam není 
sjednoceno, že tam je nějaká různost, pluralita, a tudíž tam není logos. To je takový argument, že o 
smyslu českých dějin se nedá mluvit, protože tady je těch smyslů několik. Jsou různé tradice. Každá 
tradice ten smysl vidí jinak. To je pravda. Ale to znamená, že tady smysl je závislý na našem 
východisku. Ale ten smysl přece nemůže být interpretován žádnou z těch verzí, pokud by tady nebyl 
nějaký logos. Jinak je to všecko výmysl. Jinak je absurdita vůbec o smyslu těch dějin mluvit.

Jak říkají někteří postmodernisté a jiní, že to je nesmysl. To dokonce říkal Patočka. Říkal, že starat se o 
smysl dějin... ovšem Patočka nemluvil proti smyslu vůbec, on naopak, jak víte, fenomenologie se k 
tomu má tak, že cokoliv je v našem vědomí, ergo má smysl. Protože tím, že jsme o tom mínili, tím, že 
jsme na to pomysleli, tak už jsme tomu smysl dali. Neexistuje žádný fenomén, který by byl nesmyslný. 
Poněvadž to ještě není fenomén. Fenomén to je, když už to dává smysl, proto je to fenomén. Proto se 
nám to ukazuje, proto se nám to jeví. Čili to je něco jiného. Ale tady, když Patočka byl proti smyslu, 
tak říkal, že to dělají jenom malé národy, které mají nějaké zábrany nebo komplexy ve svých dějinách. 
Že vlastně tady je to cosi nezdravého, je to příznak jakési chorobnosti nebo příznak jakési 
nenormálnosti. Klade otázku: už jste viděli, už jste slyšeli, že třeba Francouzi uvažují o smyslu svých 
dějin, francouzských? No tady je Patočka vedle.

Kdyby bylo pravda – ono není – ale kdyby bylo pravda, že Francouzi se o to nestarají, tak tím hůř pro 
Francouze. Tím hůř pro Francouze. A že jsme my malí a uvažujeme o tom, tak asi je to chorobné... Ale 
to vůbec nemluví o tom, jestli je to chorobné. Že my to víc potřebujeme o tom mluvit. Tam je to 
možná samozřejmost. Ale to neznamená, že to nedává smysl tázat se po smyslu.

Ale musíme vědět, že smysl v dějinách je nebo není vždycky jenom prostřednictvím vědomí lidí. V 
žádném případě to by byla magie nebo astrologie, hovořit o tom, že ten smysl v dějinách je ukládán 
nějak mimo vědomí lidí. Že prostě dějiny mají smysl, ať o tom lidi vědí nebo nevědí. Pochopitelně to, 
co lidi vědí, nemusí být přiměřené tomu smyslu. Lidi si nemusejí správně interpretovat ten smysl. Ale 
to, že si to nějak interpretují, to je vždycky v souvislosti s tím smyslem. A my vždycky můžeme je 
korigovat v tom, jak pochopili či nepochopili ten smysl, protože ten smysl nějak byl chápaný předtím 



a teď je nějak prosazován. Je to velmi komplikované, ale popírat to je primitivismus. My to musíme 
analyzovat. Ale máme možnost tomu porozumět. Je to legitimní otázka.

Tady se můžeme zmínit o naprosté nepřiměřenosti některých výrazů, s nimiž se můžeme setkat, a 
nejenom výrazů, ale také pojmů a významů za nimi, s nimiž se můžeme setkat u některých filozofů 
existence nebo ještě spíše u existencialistů. Mám na mysli především tezi o takzvané vrženosti. To 
máme u Heideggera a zejména s tím pracují ti literáti, Sartre nebo Camus, nedávno vlastně teď v 
téhle době vzpomínáme výročí. To jest, to je teze o tom, že člověk je vržen do světa, který si nevybral. 
A ocitá se v čemsi cizím. Když si přečtete Camusův román nebo povídku Cizinec, tak tam vidíte, co to 
je, ten zážitek, pocit cizosti světa a odcizení. Cizosti ve svém světě a cizosti světa vůči němu. Cizinec, 
který třeba někoho zabije a nechápe atmosféru, jak to vlastně vzniklo. On se k tomu ani nehlásí, že 
někoho zabil, když to nechápe. To jsou neuvěřitelné věci, které dneska můžete denně číst v novinách. 
Jsou to podobné případy, které samozřejmě nejsou takto zpracované, ale mnoho lidí nechápe.

Nedávno, myslím včera nebo předevčírem, bylo v Lidovkách o tom sportovci, cyklokrosaři, který svou 
vinou zabil tři lidi automobilem. Teď se to táhne, já nevím, snad tři roky, soud a tak dále, a on se stále 
odvolává. Argumentuje tím, že když ho odsoudili natvrdo a musí si to odsedět, tak když vypadne ze 
sportu, už se tam nemůže vrátit. Jak může trénovat, když je zavřený? Tak teď bude žádat, aby mu 
prezident dal milost. Jestli se prezident chce pořádně shodit, tak mu ji udělí.

Na tom je vidět, že on třeba cítí, že za to vlastně nemůže. Že on jako vrcholový sportovec potřebuje 
jet. A že zabil tři lidi, o tom se nezmíní. Ani on to neomlouvá, necítí potřebu. Je to pro něj nějaká 
taková věc, co se prostě stane.


