
[Mircea Eliade / posvátné / profánní / náboženství / křesťanství / nehomogenita prostoru / čas / 
nevratnost]

Mircea Eliade v předmluvě k francouzskému vydání Posvátného a profánního (1964) připouští jakožto 
třetí tu možnost dalšího vývoje, která odmítne protiklad posvátné-profánní, který je příznačný pro 
náboženství, a dodává: to by bylo možné za předpokladu, že křesťanství není „náboženství“ a že tudíž 
nemá zapotřebí takové dichotomie skutečnosti. Dichotomie znamená rozpolcení, rozseknutí. 
Náboženství skutečně znamená rozpolcení lidského života i světa na sféru posvátného a sféru 
profánního. Celá prorocká tradice (a sám Ježíš jako její vyvrcholení) je charakteristická právě 
odmítáním tohoto rozpolcení a naopak trváním na zásadní jednotě života i světa. To ovšem vůbec 
neznamená, že končí jakákoli orientace: svět má své „nahoře“ a „dole“, a ovšem své „napravo“ a 
„nalevo“, „dopředu“ a „dozadu“ – máme-li zůstat jen u „prostorových“ momentů (jsou zajisté i další). 
To je právě to, čemu Eliade říká „prostorová nehomogenita“ (non-homogénité spatiale, 3308, např. 
p. 21). Podle něho právě náboženská zkušenost s prostorovou nehomogenitou představuje zkušenost 
primordiální, primární, předcházející všechny úvahy o „světě“. – Je zvláštní, že Eliade vychází z teze, 
že pro náboženského člověka prostor neníá homogenní, a přitom čas nechává stranou. Jak je to s 
homogenitou nebo nehomogenitou času? Proč týž Eliade má za to, že všechny mýty, ať nejrůznější co 
do počátků, směřují posléze (mají-li k tomu dost času) k „věčným návratům“? Vždyť to je vlastně 
cesta k jakési homogenizaci času (k typům dění, událostí). Zvláště důležitý moment prostorové 
orientace je ono „vpřed – vzad“: to už má co dělat s časem, protože se to týká daleko více naší 
aktivity, a to znamená časově právě čehosi nevratného.

(Písek, 980201-1.)


