Pravda 1 [1980]
[strojovy, neredigovany prepis - model Gemini Pro 3 preview]
12.5. 1980

Nékdo: Jde o dilo Sérena Kierkegaarda Nemoc k smrti, které bylo napsano roku 1849. 7 historického
pohledu i ze strany biologie narazime na otazku nejhlubsi ustavenosti ¢lovéka. Zda se, Ze tato
nejhlubsi ustavenost nema zarodek v kiestanstvi a evropské tradici, prestoze jsme ji konstituovani. Je
tu ¢lovék, jenz je mentalné a duchovné konstituovan v tradici, v civiliza¢nim ramci a kulturni epose.
Jsme Evropané, ale dostali jsme se do distance k Evropé. Utvrdili jsme své byti, a tudiz ted hledame
navazani plivodniho kontaktu. Ten vSak neni mozny, protoze Evropa je rozhodnuta. To, od ¢eho jsme
se odtrhli, uz tu neni. NemUzZeme se vratit, nemQzeme se vratit ani k prvotnimu krestanstvi, od néhoz
jsme odesli. Jsme prosté v situaci, kdy navrat, respektive cesta zpét, neni mozna. Musime hledat
vpredu. Koneckonct ta nejhlubsi ustavenost neni ustavenim evropskou ¢i kifestanskou tradici. Jsme v
situaci zoufalstvi a hledame cestu k navazani tohoto nejpodstatnéjsiho vztahu.

Hejdanek: Kierkegaard tam vyklada, Ze nemoc k smrti je skutecné nemoci k smrti. Z hlediska ¢lovéka
neni vylécitelna. Clovék nemiiZze, nema sil se vylécit. To znamena, Ze sam ze sebe neni schopen
restituovat sv(j vztah k tomu ustavujicimu.

Ja jsem to aplikoval na historické pfiklady, a konkrétné v tomto vyroku na pfipad prvotniho
krestanstvi. Ponévadz je takova zvlast protestantska tradice - ale uz predtim ve v3elijakych hnutich, u
podezrelych albigenskych, katar(i a podobné - Ze se vsichni néjak dovolavali toho, jak to vypadalo v
prvotni cirkvi. V protestu proti cirkvi dané se dovolavali jakéhosi idealniho spoleéenstvi pocatku,
spolecenstvi Kristova. Jak to bylo na zac¢atku, jako by to bylo to, z ¢eho se da cerpat.

Ale pravé proto, Ze je do jisté miry v nasich moznostech se prodirat k tém pocatkiim, vyhledavat o
tom doklady a ted to néjak restituovat a tak dale, tak uz to samo o sobé spada do kategorie marnosti,
o které mluvi Kierkegaard. Tohle neni cesta, jak ziskat ten plvodni vztah k tomu ustavujicimu. A to
proto, Ze jestli bylo néco velkého na prvotni cirkvi, tak to bylo to, Ze ona méla ten ptvodni vztah. Ale
kdyz my ziskame vztah k prvotni cirkvi, tak jesté zdaleka neziskavame vztah k tomu, k cemu méla
vztah ona.

To je dalezité, Ze Kristus neni véci minulosti. Ale Kristus je ted, hic et nunc, a jde pfed nami jako ten
ohnivy nebo dymovy sloup. Tedy vlastné to, k éemu my potfebujeme ziskat vztah, neni v minulosti,
ale v budoucnosti. A ta budoucnost je ndm uzavrena, pokud by slo o nas. ZaleZi ne na nas, jestli se
nam ta budoucnost otevre, nebo ne.

Cili v tomto smyslu viecko, co se stalo, co patfi do minulosti, je dano, ale v tom neni Zadna spasa. V
tom mohou byt vielijaké dobré véci, které tam vidi jen ten, kdo je probuzen ve vztahu k budoucnosti,
ale sama ta minulost mu nic nezaruci. Nemyslim to ve smyslu extra ecclesiam nulla salus (mimo
cirkev neni spasy), ale v tom krestanstvi vidim jako orientacni bod Jezise.

Jde o evropskou, kfestanskou tradici, ne prfimo o kfestanstvi. Chtél jsem si udélat orientacni bod.
Kdyz se mluvi o kfestanstvi, je to dvojznacné. Mlzeme tim myslet jistou Zivotni zakotvenost, tedy
krestanskost, anebo kulturné historicky fenomén. V tomto pripadé slo spiSe o ten kulturné historicky
fenomén. Kdybychom mysleli na Zivotni styl a orientovanost, pak je samoziejmé relevantni, zda jde o
prvotni nebo stfedovékou cirkev; vSude tam, kde je ten pravy vztah, tam prosté je. Jenomze to je
pravy vztah z minulosti nékoho jiného. My se z toho mlizeme poucovat, ale ten vztah tim zajistit
nemuzeme. NemuiZeme ho zajistit ni¢im ze své strany.



To je Kierkegaardova teze: nemoc k smrti je nemoci k smrti, kdyby nebylo nového ustavujiciho aktu
ze strany toho, kdo ustavuje. To je akt milosti, dilo spaseni. Cili je to novy akt. Neni to to, co licil
Platén jako praci eréta, ktery zplsobuje, Ze se vzepneme k radu a vsi silou se drzime néjakého
pravzoru, ktery je nam k dispozici. Nic takového neni v nasi moci, nemame moznost se drzet.
MuizZeme byt pouze podrZeni. V tomto ohledu je Kierkegaard naprosto tvrdy kiestan protestantského
razeni. Neni to v mozZnostech ¢lovéka, coz je az pfehnané luteranské. To je samoziejmé danské, ale
jsou to celkem jen teologické okolnosti, které nejsou dulezité pro nas cil.

O jakou Kierkegaardovu koncepci jde? O odpadnuti od pavodni latky. V nasem schématu
nevychazime z toho, Ze jsme odnékud odpadli. Neni dllezZity néjaky plvodni stav, to arché. Coz je
velmi dulezité, protoze lidskym udélem je zkontrolovat si orientaci s pravdou, se svym vybavenim.

Neorientoval jsem se dobre v tvrzeni, Ze odpad od pravdy je vidy ztratou sebe. Dokazu si predstavit
situace, kdy lidé zvaZzuji mensi a vétsi zlo a snazi se udrZet u pravdy. Do jaké miry je dogmatické tvrdit,
Ze odpad od pravdy vzdy znamena ztratu sebe? Radikalni drzeni se pravdy v soucasnych systémech
snad ani neni mozné.

Jde totiZ o to, co je pravda. Pravda neni néjaka formule. Uvaha o tom, zda to mdizu zkontrolovat,
nepada v Gvahu, protoze zkontrolovat m(zu jen formule. Nem(Zu zkontrolovat pravdu jako takovou;
pravda jako takova kontroluje mé, ne ja ji. Vztah k pravdé nespociva v tom, Ze udrZzim v paméti néco,
co je pravda - to by byla jen formulace. Spociva v mé otevrenosti v{ci pravdé, at je jakakoliv.
Nemohu ji posuzovat. Musim byt otevieny a délat vse, co je v mych silach, abych vyloucil mozné
omyly a nahlédl néco pravdivé. Tento vztah k pravdé je vztahem otevrenosti, nikoliv néjakého
zapsani do paméti.

Ale ta otevienost muzZe zakladat to, Ze na pravdu néco nabaluji, Ze ji deformuiji. Jisté, ale jakmile na ni
néco nabaluji, je to forma odpadnuti od ni.

Clovék jako bytost se lisi od viech ostatnich tim, Ze je bytostné& uréen pravdou. Zadna jina bytost neni
takto urcena, jen ¢lovék. Zadna jina bytost nema schopnost otevfit se vii¢i té oteviené pravdé.
Samoziejmé vici oteviené, protoze kdyby byla pravda uzaviena a neotevrela se ndm, mohli bychom
se otevirat tisickrat marné. Dokonce bychom se ani nemohli otevirat, protoze bychom se neméli o co
opfit. Otevienost pravdy vici ndm je konstitutivni, zakladni a predchazi.

Nicméné - a to uz neni Kierkegaard - my se stdvame sami sebou teprve tehdy, kdyZ se otevieme vici
této pravdé, ktera je oteviena vici nAm. Ona je oteviena tim, Ze nas oslovuje, a my jsme otevreni
vG¢i ni tim, Ze naslouchame. Clovék je jedina zndma bytost, ktera je oteviena vici pravdé, tedy je
schopna naslouchat pravdé jakozto pravdé. Vsechny ostatni bytosti jsou v hlubokém vztahu k pravde,
ale neni to vztah, v némz by pravda byla pravdou. Jsou vztahovany k pravdé, ale ne jako k pravdé;
tam pravda funguje jinym zplsobem.

Teprve skrze slovo, skrze svét feci, pravda oslovuje jakoZto pravda. Obyvatelem svéta rfeci se stava
jediné clovék. U ostatnich zname rizné typy primitivni komunikace, ale jesté jsme nepotkali bytost,
ktera by skutecné vstoupila do svéta reci. Pokud by se nasla takova bytost - Feknéme, Ze by se
ukazalo, Ze existuje ndm zcela neznamy druh delfin(, ktefi vytvofili civilizaci a skryvaji se - a méli by
skutecné rec, méli by mit néjakou rec, néjaky jazyk, byli by obyvateli svéta Feci. Méli by néjaky kult,
ve shodé s Vercorsem, méli by néjakou kulturu, coz je od toho odvozeno. Tak v tom pripadé to jsou
také obyvatelé svéta reci a v tom hlubsim slova smyslu lidé.

Oni by pak patf¥ili do té skupiny bytosti, které jsou bytostné uréeny pravdou. Ta bytostna uréenost
pravdou je tedy néco, co umoznuje jakysi odstup, jakousi distanci od biologické determinace. Nam



koneckoncl nezalezi na tom, jestli ta bytost vkrocila do svéta reci z cesty primata, z cesty kytovct
nebo jakychkoli jinych. Na té télesné konstituci najednou jakoby prestavalo zaleZet a je tady dotyk,
néjaka nebiologicka konvergence.

To je jenom tak, aby bylo jasné, Ze to neni pojem, ktery by se dal navésit na tu biologickou klasifikaci
¢lovék. Clovék v tomto smyslu znamena néco jiného. Je to ta bytost, ktera je bytostné uréena
pravdou. A ta urcenost pravdou spociva v tom, Ze ta bytost je schopna otevfit se vici pravdé,
naslouchat té pravdé a odpovidat na ni. Cili ta bytostna uréenost pravdou spo¢iva v odpovédnosti
vUci pravdé, ktera samozrejmé mize také selhavat. Bytostna uréenost pravdou je uréenost nejenom
pozitivni, ale i tam, kde se ¢lovék odvrati od pravdy, tak je porad ur¢ovan pravdou. Je uréovan jako
ten odvraceny.

Coz neni navrat k tomu plvodnimu nivo téch bytosti, které viibec uréeny pravdou jakoZzto pravdou
nejsou. On nespadne zpatky mezi primaty, nestane se zviretem. Tim odpadnutim od pravdy se stane
vlastné néc¢im horsim, nez je zvire. To sem vibec nepatfi, to je jenom objasnéni, nazorny priklad
toho, jak ty kontexty vedou nejriiznéjsimi sméry a z jakéhokoli mista mizeme vykrocit kterymkoli
smérem.

To uvidime jesté mockrat. Samozrejmé cely problém, kdyz se ma néco vykladat systematicky, je, jak
to vzit, aby to potlaceni téch postrannich cest nebylo rusivé a aby to skutecné slo kupredu néjak
logicky, protoZe téch logickych mozZnosti je vidycky mnoho. Kazdy krok nas pfivede na misto, kde je
rozcesti. A ted vybrat, kudy dal, je do jisté miry nasi libovuli, pokud jde jenom o ten prvni krok. A kdyz
mame néjaky vétsi plan, tak uz to ma néjaka pravidla. Jsme na tom jako Sachista, u kterého sice zalezi
na jeho libovuli, ¢im tahne, ale na tom, jak tahne, pak zalezi, jestli vyhraje nebo prohraje. My
muzeme jit kterymkoli smérem, jenomze nékteré sméry vedou k nesmirnym obtizim, ztratime se v
néjakém housti a tak podobné.

Jakmile mame vétsi plan, néjaky vétsi projekt, strasné moc zalezi na tom, jak to vybrat. Tak to je
jenom ukazka, Ze kdykoli na jakémkoli misté mGzeme skocit takrka vSude. Samoziejmé ne vsude
Uplné, ale kdyz bychom chtéli nékam skocit, tak staci dva tfi ¢leny mezi a to uz se da zaranzovat.

[Jiny hlas - student]: J4 bych zGstal u toho Kierkegaardova modelu a zkusil, jestli se na ném neda néco
upravit. Prvni otazka: Je mozné zkusit vychazet z té prvni eventuality, Ze se ¢lovék ustavil sam
néjakym samopohybem nebo samovznikem? To by vypadalo na prvni pohled docela revolu¢né. To je
jedna moznost, kterou nabizim k prozkoumani.

Druha zakladni otazka by byla: KdyzZ jsme fekli, Ze pravda je zakladajicim vztahem - nebo upresnéni,
vztah je k pravdé, je tim zakladajicim - musime trvat na tom, Ze je jediny? Neda se zit zaroven v
nékolika zakladajicich vztazich?

Za treti, zda se, Ze podle Kierkegaarda musi byt vztah k sobé, ktery zaklada to svébyti, vzdycky a
zasadné na Ukor toho vztahu k zakladajicimu. Ale jsou takova schémata, jako tfeba novozakonni
tim jaksi vybiji baterky, tak se na chvili obratit k tomu zakladajicimu a udrZovat to v takovém
pulsovani.

No a ted se tedy vratime k té druhé predstavé. To je ten vztah k pravdé. Tady bych se zeptal: v jakém
vztahu je tenhle vzorec k inkarnaci? Nemyslim tu inkarnaci kfestanskou, JeZise Krista a tak dale, ale
takovou tu tfeba v tom mystickém smyslu, Ze viecko, kazdy ¢lovék je inkarnaci a ted jenom tu svoji,
toho Boha, via mystica... jen toho Boha ve svém srdci pIné rozvinout a vypéstovat. Cili takhle pojata
inkarnace k tomu vzorci vztahu k pravdé.



Potom dal3i otazka by byla i podle toho Kierkegaarda: to zakladajici musi znova zasahnout. Cili samo
se pohybuje nebo ma své déjiny. Jaké déjiny ma tedy pravda? Kdyz se vypravi, Ze prijde v mytickém
rouchu, v obalu, tak je to vypravéni a ma to déjiny. Bah, kdyz to chce takhle chodit, podvedl lidi a
zkusil to jinak.

Zakladni véc je tahle, to jsem zapomnél: musi tady byt taky vykon té pravdy. Je tady vykon lidsky, v té
extazi, setkani s pravdou, a musi tady byt taky néjaka akce té pravdy. Ten Buh v tom mytickém
vypraveéni tu akci délal. Aspon v tom izraelském prostredi to promluvilo a chtélo to néco po lidech,
nebylo to nehybné. Tak ta pravda taky nem(ze byt nehybna.

Nakonec ta ekstasis, reflexe, zacina zatim jenom jako vizualni pfedstava vystoupeni. To znamen3, Ze
je moznost se na to podivat bliz. Zatim jsme o té pravdé, o tom vystoupeni v sebereflexi, Fekli jenom
tuhle vizualni predstavu, kterou mame pred ocima: néjakého vystoupeni a podivani se z tribuny na
vlastni zavod.

Potom dalsi otazka by byla, jestli se do téhle koncepce s tou pravdou nem(ze vloudit ten samy stary
Kierkegaarduv koncept. A to v tom smyslu, Ze ¢lovék by nebyl tim pInéji clovékem, ¢im by se otviral
pravdé, ale tim plnéji ¢lovékem, ¢im by si z té pravdy vzal jenom ¢ast, coZ by ho udélalo pravé
akceschopné;jsim.

Je mi prosté ze zkusenosti zndmo, Ze ten, kdo je omezeny ve svém otevreni, tak je akceschopnéjsii v
tom vztahu k pravdé. | kdyz tfeba ten blby pripad té knizky o tom sporu Luthera s Erasmem
Rotterdamskym. Tak tam on fik4, Ze ten Luther byl ve své omezenosti proti tomu Erasmovi, ale sel do
hloubky. Ten Erasmus nebyl viibec akceschopny. Tam by se to teda jesté dalo vysvétlit tim, Ze to
pravé otevreni je to Lutherovo. Ta hloubka toho poznani a ne ta Sitka. Ale i tak nevim, jestli to tak
neni, Ze ¢im vic by se ¢lovék otviral pravdé, tim by byl stale vic konsternovany.

Jestli by se potom nedalo fict, Ze to komoleni pravdy, to pfizpisobeni pravdy Zivotu... To znamena, Ze
si té pravdy neberu velky krajic, abych nezistal jenom v situaci mucednika, ktery jen vidi, Ze nem(ze,
ale kdo si trosicku malinko prizptsobi k Zivotu, aby mohl Zit... A jestli to v disledku toho pak
neznamena jako vétsi... To by preci potom bylo to samé jako ten koncept zakladaijici. Cim vice hrozi
ten vztah k sobé, tim se stava vic ¢lovékem. Tak to jsou vSechny, potom jesté samozrejmé takova
otazka cisté jenom pro srandu, je potom predstava néjakého homunkula, umélého ¢lovéka, ktery by
byl nadsvétlo, nadprostor.

Ladislav Hejdanek: No tak, co vy ostatni na ty otazky? No dobre, tak ale to nem(iZzeme zvladnout za
dnesek. Tak rozhodné s tebou za¢neme. Budeme délat kusem rozhovoru, to nema smysl jenom
vykladat jedno.

Jiny hlas: Tak jestli je ta pravda tim zakladajicim, zda je jenom jedinym tim zakladajicim bodem, co by
bylo... nevim. Ja bych se zabyval jesté zatim porad...

Hlas: Tam jsou ty dvé moZnosti: rozvijel se, nebo se nechal ani nezasahnout.

Ladislav Hejdanek: No tak, podivejte se, to je velmi vazna véc. To je vlastné... to jsme in medias res v
té krizi soucasné filosofie a védy. Dejme tomu védy o ¢lovéku, ale védy viibec. Sem patfi vsecko
kolem evolucionismu, ale taky celd psychologie, sociologie, politicka véda a tak dale. Kde se vlastné
berou hodnoty? Kde se berou kritéria posuzovani lidskych vykon{ nebo Grovni a tak dale?

Jsme sice teprve na zacatku, takZe to zatim nelze resit zcela fundované, coz znamend, Ze budeme
muset preskakovat k vécem, které do této Gvodni etapy jesté nepatri. MiZeme si to ukazat na dvou



pfipadech: z evolucionistiky a z kybernetiky. Pokud bude potfeba, doplnime pozdéji priklady i z
dalsich obord.

Darwinovské pojeti, které se prosadilo proti ostatnim koncepcim (i kdyZ po urcitych Upravach),
spociva v tom, Ze vyvoj je zaloZen na reprodukci. Jsou to fantastické, icinné prirodni vynalezy, jak
zreprodukovat organismus co nejpresnéji. Je to tak dokonale udélané, Ze o tom mechanismu zatim
nemame ani paru, nebo jen velmi mlhavou. Kdyz méa kocka kotata, musi se zajistit, aby to byla
skutecné kotata, a ne napriklad medvédi. Musi to byt kotata prizplsobena prostredi - ne aby Zila ve
vodé, ale aby drZela rasu. Aby byla ¢erna s flickem, nebo bez flicku, ¢i Zihana, aby to byl pfesné ten
dany druh. Tyto vynalezy reprodukce jsou fascinujici.

Kdyby vsak Slo jen o reprodukci, vSechny organismy by z(istaly na Grovni améby nebo néceho nizsiho
a stale by se jen kopirovaly. K té obrovské presnosti reprodukovatelnosti vsak nutné pristupuje jesté
jedna véc, a to jsou malé odchylky. Tyto malé odchylky jsou podle evolucionistické koncepce
nahodilé. Je to otazka pravdépodobnosti. Plati tam Gaussova kfivka: nejvétsi procento filidlni
generace je bez odchylky, zatimco odchylky jsou Fidké a nachazeji se na krajich krivky.

Gaussova kfivka je samoziejmé jen v roving, zde jde spise o ,Gaussov kopecek", prosté vsemi sméry.
Odchylky od stfedu mohou nastat jakymkoliv smérem. Nékteré odchylky jsou schopné preZit, jiné ne.
zda jsou lepsi nebo horsi, nezavisi jen na vnitfni souhfe v organismu, nybrz i na souhfe organismu
jako celku s prostredim.

Muze zde byt napriklad obrovska, nadéjna linie organismfi, které ale potrebuiji teplo. Pfijde doba
ledova a tato perspektivni linie vyhyne. Naproti tomu jind, mnohem méné perspektivni linie, ktera je
véak schopna se adaptovat na dobu ledovou, preZije. Je zde tedy dvoji nahodilost: zaprvé nahodilost
odchylek (mutaci) a zadruhé nahodilost promén vnéjsich podminek.

Nahodilosti se zde nemysli, Ze se mlze stat cokoliv. Kdyz se sleduje mechanismus takzvané nahody,
vzdy se najde néjaky kauzalni retézec. Jde viak o to, Ze setkani jednoho kauzalniho retézce s jinym uz
kauzalné rizeno neni. Napfriklad kdyZ spadne ze stfechy taska a trefi pana do hlavy. Da se vysledovat,
jak se taska uvolnila vlivem pocasi a malty, i proc Sel ten pan zrovna v tu chvili kolem na postu. Ale to,
Ze se zrovna tyto dveé udalosti setkaly, Zadnou konkrétni spolec¢nou pficinu nema. Nazyvame to
nahodou.

Je to samozrejmé relativni zaleZitost, ale celd koncepce ndhody spociva v tom, Ze neexistuje
vSeobecny kauzalni nexus vsech udalosti v celém vesmiru. Jak si to predstavoval tfeba Laplace:
genialni duch, ktery by mél prfesnou informaci o stavu vesmiru v kterémkoliv okamziku, by byl
schopen vypocitat situaci v kterémkoli jiném okamziku. Vse by bylo tak propojené, Ze by stacilo to jen
zaregistrovat a vypocitat cely béh svéta od zacatku do konce. To je samoziejmé idealisticka predstava
a nesmysl. Existuji sice kauzalni fetézce, ale jejich protinani je nahodilé.

Souvislosti. Ted jesté o tom néktefi vite z minula, Ze mam vazné...
[Druha strana kazety]

Kauzalita je predsudek, vsechno je jinak. Nicméné retézce existuji, k tomu se také nékdy dostaneme.
je ucinek ¢i nasledek. Je to obracené: Ucinek je schopen reagovat na pricinu. PFicinou nazyvame to,
na co je néjaky nasledek schopen zareagovat. Pokud neni schopen reagovat, nem(ze to byt nasledek.
Pricina tedy neni sila nebo moc, néjakd mohutnost, kterd mize zplsobovat. Naopak, ta mohutnost je
pritomna u nasledku. Nasledek je schopen, nebo neni schopen na néco reagovat.



Nicméné nexus, souvislost, jakasi rada ¢i retézec, z(istava zachovana, jen ten mechanismus je jiny.
Jsou jednotlivé Fetézce souvislosti, ale neexistuje jeden celkovy vesmirny retézec. To znamena, Ze
kromé genetickych souvislosti ve smyslu kauzalniho nexu jsou také souvislosti, které takto zaloZzeny
nejsou a nemaji zadnou specifickou pricinu.

Pokud jde o ndhodu, setkani jednotlivych Fetézcl Ize za ndhodu povaZovat, prestoze v ramci
samotného Fetézce o ndhodu nejde. U Darwina $lo vlastné o dvoji ndhodu. Jednak o nahodilé
nepresnosti reprodukce, chyby ve vypisovani, a za druhé o nahodilou souhru ¢i nesouhru organismu
a prostredi. TakZe za urcitych okolnosti mize dojit k tomu, Ze skladba urcité populace je v dlsledku
zmény prostredi pronikavé zménéna. Jsou vyfazeny ty nejcetnéjsi organismy, které predstavuiji stfed
a vrchol Gaussovy krivky, a Sanci dostanou ty naprosto okrajové a zanedbatelné.

Gaussova krivka se vlastné v dlsledku toho, Ze neni stabilni, hybe néjakym smérem. To, kterym
smérem se ten ,,Gaussovic kopecek“ bude hybat, neni ni¢im Fizeno, nema to Zadny telos, zadny
prioritni smér. ZaleZi to na okolnostech, které jsou nejen vnéjsi tomu vyvoji, ale jsou mu cizi. Z jeho
hlediska jsou naprosto nahodilé. My ex post vykladame vysledky jako pfizplisobeni, adaptaci
organismu. Ale o Zadnou adaptaci nejde. Jde o negativni selekci téch nepodarenych, téch okraju.

Toto je koncepce, ktera vyklada vyvoj organism( - tedy néco, co mlzeme strucné oznacit za
negentropicky, antientropicky proces - z nahodilosti. My ale vime, Ze ten vyvoj zacinal u téch
nejprimitivnéjsich organismi a dospél do pozoruhodnych slozZitosti, jak télesnych, tak socialnich.

Podobna situace je v kybernetice. Tam se mluvi - kdyZ jsem to zacal studovat v dobé, kdy to u nas
byla novinka a prestala to byt burZzoazni pavéda, nakoupil jsem hromadu popularnich knizek, cetl
jsem je a hledal jedinou véc, kterou jsem nikdy nenasel. Tam vam vyloZi (v podstaté jde o teorii
informaci), Ze informaci je potreba néjak sdélovat a pfi procesu sdélovani informaci dochazi k
nepfesnostem. Cim déle a frekventovanéji se informace sdéluje, tim vice roste sum.

A cely problém je, aby se ten Sum co nejvic omezil a aby se zachovaly ty informace co mozna
nezkreslené. To je cela teorie informaci. Jak ta informace vznika, o tom prosté neni nikde Fe¢. Tam se
jenom porad mluvi o té entropické strance, to jest o ztraté informace. Ale jak ta informace vznik3,
kde najednou dojde k té obrovské negentropické udalosti, Ze se objevi néjaka informace, to se prosté
neresi.

Presné feceno, misto toho se zacina od bitd, ano a ne, a ted se zkoumaiji rlizné takovéhle véci, a z
toho, Ze se pak néco posklada. Coz ovsem je podvod. Tam misto Feseni toho vlastniho problému se to
prevadi na néco jiného. Je to stejny podvod, jako byl atomismus, ktery chtél fict, co to je hmota. Zacal
vam povidat o atomech. A napovidal o tom spoustu véci zajimavych, pravdivych, jak atomy jsou
sloZeny takhle a takhle, a Ze maji jadro a elektrony kolem, a Ze podle toho, co v tom jadru je a podle
toho, kolik je téch elektront kolem, tak se to chemicky chova tak a tak. A takovéhle véci vam fekne,
ale co to je hmota, stale nevite. Vite, co to jsou elementarni ¢astice a tak dale, ale z ¢eho ty
elementarni ¢astice jsou? To byla otazka, co je hmota.

A tady taky. Jak vznika informace? Ted mluvi o bitech, popiSou vam, jak je tfeba pfistroj schopen
registrovat. Ale to se musi vSechno naaranzovat. Musi se to néjakym zplsobem pripravit tak, ze
urcita udalost je pojata jako informace. Na to tam ¢lovék néjak zafidi, Ze ten stroj se tvari, jako Ze to
je informace, a pak s tim tak pracuje. Ale aby se to stalo informaci, k tomu je potreba zasahu ¢lovéka.
Ten stroj sdm o sobé na to nereaguje. To ¢lovék musi vSechno naaranzZovat, aby to tak vypadalo, jako
Ze se zjistila néjaka informace. Fakticky je vznik informace nejasny.



Totéz je jenom vlastné nova varianta toho, o co se pokouseli cela staleti empiristé, kdyz zacali
vykladat, jak ¢clovék poznava, a vychazeli ze smyslovych dat, impresi, viemU( a takovychhle véci. To si
vymysleli véechno, podobné jako ti atomisté. Rikali, Ze se to sklada, ale nedovedli predvést, jak se to
sklada a tak dale.

Podle mého soudu je ten problém zakopany tady. Zakladni otazka je, jestli chceme to, o ¢em nas nase
zkusenost presvédcuje, Ze existuji procesy, které jsou negentropické. To jest, v nichZ se od stavu vice
pravdépodobnych dochazi ke stavu méné pravdépodobnych. Prosté takové procesy jsou, o tom neni
pochyb. A ted zaleZi na tom, jestli trvame na predpokladu, Ze k tomuto vyvoji dochazi nahodou,
anebo jestli existuje néjaky princip, néjakd mohutnost, ktera se proti té vSieobecné empirii prodir3, ji
napfic, ji navzdory, smérem k tomu ¢im dal vic nepravdépodobnému.

Podle mého soudu je tfeba tu otazku takto formulovat a pak se ukaze velmi jasné jedna zajimava véc.
TotiZ, Ze to, co ta jedna strana téch zatvrzelych odptrc( vsech negentropickych mohutnosti nebo sil
nazyva nahodou, to vlastné za sebou skryva vsecky ty negentropické sily. Prosté tam, kde nemohou
odmitnout fakt, Ze doslo ke zvyseni Urovné, ke kroku kupredu, ke zvyseni komplikovanosti, prosté
doslo k né¢emu, co zvedlo nepravdépodobnost jevu o tfidu nebo o dvé. KdyzZ to nemohou popfit, tak
to prosté zaprahnou do té nahody a reknou, Ze k tomu doslo ndhodou.

Zaroven ovsem podle mého soudu se d4 vypocitat statistickd pravdépodobnost takovych ndhod.
Mluvi se o tom, Ze tfeba kdyZz mame dlaZzebni kostku na stole. Ta kostka je gravitacné pfitahovana,
vazi néco, tihne, tla¢i na tu desku stolu. Ale ty molekuly v té krychli, v té kostce, ty tam stale kmitaji. A
existuje jakasi neobycejné mala pravdépodobnost, Ze by se ndhodou sehraly v jeden okamzik tak, Ze
by vsecky kmitaly nahoru. Smérem tedy proti gravitaci. Prosté ta kostka by méla nadskocit.
Samozrejmé ten okamzik, kdyby se to sehralo, by byl tak kratky, Ze by se nic nestalo, Ze by to nebylo
patrné ani vidét a tak dale.

Jiny priklad je s tim Maxwellovym tridicim d'ablikem. Existuji dvé komory spojené jen nepatrnou
skulinkou, kterou projde jen jedna molekula. V zasadé maji vSechny procesy tendenci pfechazet ke
staviim pravdépodobné;jsim od méné pravdépodobnych. Tedy kdyz v jedné té komore budeme mit
kapalinu, feknéme vodu o 80 stupnich tepla, a v té druhé budeme mit vodu o 10 stupnich, tak je
pravdépodobné, Ze po Case se teploty vyrovnaji. | kdyz zabezpecime, Ze nikoli salanim, nybrz jenom
tou prilinou, kde bude prochazet jedna molekula tam a jedna zpatky.

Ovsem je zadsadné moZné - predstavme si, Ze by byl takovy Certik, démon, ktery by sedél u té diry
jako vratny a daval pozor, aby z té jedné komory prechazel jen jeden typ molekul, to jest ty, které se
hybou jenom néjakou malou rychlosti, a ty, co se hybou velkou rychlosti, by nepoustél. Co by se
stalo? Zvysovala by se koncentrace téch rychlych molekul v jedné komore a téch pomalych molekul v
té druhé. Kdyby tam tedy takovy Certik byl a byl schopen to kontrolovat, tak by se stalo, Ze i kdyz
plavodné budou mit obé komory kapalinu o stejné teploté, tak za ¢as tim vybiranim toho vratného
bude v jedné kapalina o 80 stupnich a v druhé o 10 stupnich. Cili dosahne se toho, co je vlastné proti
pravdépodobnosti.

Ovsem aby se toho dosahlo, tak to nem(izZe byt pouha ndhoda. Pouhou ndhodou se nékdy mize stat,
Ze tfeba série deseti pomalych molekul projde za sebou a ani jedna rychla. To se m{zZe stat. Ale ¢im ta
série ma byt delsi, tim je to méné pravdépodobné. Takze na to potrebujeme tfidiciho démona, ktery
by do toho takhle negentropicky zasahl.

Takovy priklad si skute¢né vymyslel Maxwell. Dllezita jedna véc je na tom jasna: Ze ta
pravdépodobnost téch ndhod - a v tom vyvoji jde o souhru celé Fady ndhod, nejenom jedné - je tak
mala, Ze k tém vysledk(im, které tady mame ted v nasem svété, by nestacily ty tfi a pl miliardy let. Z



¢ehoz vyplyva, Ze tady musel byt néjaky ten Maxwelldv démonek, ktery to néjak podstrkaval tim
negentropickym smérem. A v tom je ten vlastni problém.

Z cehoz tedy vyplyva, pres tohle dlouhé vykladani, Ze sebeustaveni je ¢imsi negentropickym. Je viibec
vyloucené, aby to bylo sebeustaveni v tom smyslu, Ze ten subjekt, o ktery jde, sdm sebe ustavil.
Samoziejmé, Ze byl ustaven jako vysledek dlouhotrvajiciho procesu a bez toho to nejde. Ale v tomto
smyslu - to pfiznava i véda - by byl ustaven jako néco vyssiho nécim nizsim. Nutné. Ale to je naskrz
nepravdépodobné a neveslo by se to do toho casu, ktery je k dispozici. Z toho vyplyva, Ze to neni
sebeustaveni. TakZe podle mého soudu ta Gvaha, Ze by $lo o sebeustaveni, je tim vyfizena. Z ¢ehoz
vyplyva, Ze Buh jest, aby to vypadalo jako pravda. Ale o tomhle se nikde nic nepravi.

(Jiny hlas): Tady je to viibec vyloZeno... Ja si vzpomnél pravé, vysla knizka, v té Utése hlavné, tak tam
on prosté rozebira viechny ty moznosti a typy toho zakladajiciho a ukazuje, Ze vzdycky, tak jak jsme si
to rozebirali na tom nasem vzorci, by to bylo na Gkor svobody toho zaloZeného. A z toho potom
nutné, at se vymysli jakykoliv model néjakého zakladajiciho - i hmoty, i pro ty, co by substanci jako
hmoté prisuzovali motivaci - nutné muselo to, co je, vesmir, vzniknout samovznikem. A pak v dalSich
chvilich néjak obhajuje ten samovznik.

JenomZe, jestli to davas jako navrh, tak vezmeme Fishera, plijdeme fadek za fadkem a budeme
odhalovat jednu pitomost za druhou. Ja jenom fikadm: rozumis, takhle kdyzZ se to rfekne, tak to je jeho
Umysl. Ale jak je provedeny? Mné se zd3, Ze proti tomu, co jsem tady ja ted rekl, nelze postavit viibec
nic. Samozrejmé, placat se da o véem. Ale ted jde o to udrZzet to. Mné se zd3, Ze tohle je naprosto
jasné a je to zaroven docela moderni argumentace, protoze pocitd s casem. Ten cas je tam strasné
dilezity. Kdyby toho ¢asu bylo nekonecno, tak kdo vi.

Ja vim, Ze nékde Jeans nebo Eddington maji priklad, myslim Jeans to je, Ze prosté povéril tim néjaké
chlapy, a ti to pocitali néjak strasné komplikované: kolik let by to trvalo, kdyby tisic opic sedélo za
tisici masinami... A nebyly by to normalni opice, které by délaly to, co ony chtéji, to jest, ze by utekly
brzo od toho stroje anebo by ho rozbily, nybrz sedély by porad u stroje a nahodile by tam tukaly na
nejraznéjsi klavesy. A skutecné presné nahodile, nebyly by naucené zadné zvyky, ani by nebyly
schopny si néjaké zvyky udélat - coZ je taky blbost, ponévadz samozfejmé ty opice, i kdyby se uz
vycvicily, aby tam psaly, tak by urcité psaly porad néjaké modely, kterymi by se jim zabihal ten ¢as
dfive nebo pozdéji. Ale dejme tomu, Ze by to byly abstraktni opice, které by tukaly naprosto nahodile.

Predpokladejme tuto vizi: dokonalé opice naprogramované na cistou nahodilost. A zcela nahodile by
tam psaly. Kolik let, set tisic opic, by muselo psat, aby se mezi tim, co napiSou, tfeba objevilo Dantovo
peklo? Nebo néjaka Shakespearova hra? Nebo vsechny Shakespearovy? A tak déle.

Nevim, jak to délaji, to jisté samoziejmé nejde presné, ale délaji néjaké takové hrubé odhady, Ze se
da rict, kolik by to trvalo. Mohl bych to najit, kdybych se ted pustil do hledani, myslim, Zze to je v
Tajemném vesmiru, ale nejsem si jisty. Prosté tam jsou néjaké triliony let.

Samoziejmé k tomu patfi jesté dale, ze by pak bylo potfeba neméné, nejmin tisic, ale mozna mnoha
tisic knihovnikd, ktefi by to procitali a hledali, az to najdou. To je druha véc, Ze ta opice by to tfeba i
napsala ¢irou ndhodou, ale viibec by nevédéla, Ze to napsala, a nikdo by nevédél, kde to je napsané.
A v téch nesmirnych popsanych papirech by to nékde bylo.

Cili uz to je dal3i véc. To se v podstaté lisi od knihoven u nas, kde Shakespeara mame pohromadé. A
mame ho pohromadé se vsemi moznymi jinymi hrami nebo s celou anglickou literaturou a tak dale.
To je prosté posbirané, mizeme to tam najit. To je jesté dalsi véc, o tom viibec nebudeme mluvit.



No jo, ale samozfejmé, Ze nahodile by to takhle mohlo vzniknout. Jenomze kdyby nebylo na svété nic
jiného neZ takovahle nadhoda, tak by to nebyla ani Shakespearova hra, nebo nebylo by to Dantovo
peklo, ponévadz by to nikdo tak neprecetl. Tedy ta hra ndhod, to je prosté podvod, to je nesmysl.
Rict, Ze néco vznikne nahodou, ndhodné zlepseni a tak dale, to je blbost. To je refugium ignorantiae,
nebo ani ne ignorantiae, prosté refugium podvodnika.

Takze podle mého soudu, kdyZ se vezme v Gvahu, Ze Zivot na této planeté mél k dispozici tfi a p(l
miliardy let - feknéme pridejme, Ze Ctyfi miliardy let, a vic urcité ne, ponévadz celad Zemé je stara asi
pét miliard - tak do toho pomérné kratkého casu se v zadném pripadé nevejdou ty obrovské ¢asové
distance, kterych by bylo zapotrebi k tomu, aby to vzniklo ndhodou.

A navic, kdyby to mélo vznikat nahodou, tak kde by tady byly ty odpady? Ponévadz kdyzZ budou psat
ty opice, tak to bude strasnych zemékouli papiru. A mezitim nékde bude to Dantovo peklo. Tady se
mluvi o té selekci. Uz to je... analyzujme, co to je selekce. Tak v tom genialnim prikladé Jeansové tam
74dna selekce neni. Tam ty opice furt tfiskaji do stroje a piSou dalsi a dalsi stranky papiru. Cili Zddna
selekce neni, tam je papiru mnoho. A mezitim nékde snad néco takového vznikne.

Ale tady je provadéna selekce. Kdo tu selekci provadi? Tam jsme potfebovali knihovniky. A koho tady
mame k dispozici? | kdyz uz by bylo dokonce pravda, Ze dochazi k nahodilym mutacim a k nahodilym
zménam klimatu a ja nevim co vSechno, tak tady nékdo musi tu selekci provadét. Tady musi byt
néjaka schopnost udrzet ty informace.

A kdyZ dojde k néjaké zméné, tak tu zménu néjakym zplsobem integrovat do toho celku. Jak to, Ze ta
zména neznamena, Ze se to prosté tam zasekne a konec? Prosté hodinovy stroj mate a tam najednou
dojde k malinké zméné, Ze vypadne tam néjaky jeden Sroubecek a spadne mezi kolecka. Tak se
hodiny zastavi. Jesté jsem nevidél hodiny, které by se adaptovaly, zacaly tfeba trochu zrychlit chod
nebo zpomalit chod, aby to vyrovnaly. V zasadé by tloukly furt.

Tady musi byt nékdo, néjaka ta bytost, ktera to dava dohromady, ktera tu novou informaci v
dlsledku mutace, kterd maze byt blba nebo nenavazovat, néjak integruje. Teprve az to nejde
zintegrovat, tak chcipne. A nebo se pokusi se integrovat. Cili to je zazAme¢kované nebo néco. Tam
musi byt néjaky princip, ktery to dava dohromady, ktery to integruje.

Jiny hlas: TakZe ta nova informace, kdyz vznikne, tak si sama sebe povazuje a brani se proti zaniku,
ze?

Hejdanek: Napfriklad, no.
Jiny hlas: Kdyby nahodou vzniknul ten Zivot, tak by se musel stejné ndhodou sebezachranovat.

Hejdanek: Nahodou, ndhodou... to by ani ne ndhodou, ten chcipne nutnosti dokonce, kdyz by vznikl
nahodou.

No, prosté a dobre, mné se zd3, Ze kdyzZ se to podrobnéji analyzuje, tak Ze neobstoji predstava, Ze
takova obrovska véc, takovy obrovsky proces, jako je vyvoj Zivych tvor(i tady na Zemi, se da vyloZit z
nahod.

No a neda se vyloZit ani ze zakonitosti. ProtoZe co to je zakonitost? Zakonitost je setrvacnost.
Zakonitost je to, co uprostfed zmén se neméni. Co se prosazuje uprostied nejriznéjsich promén.
Jakékoli jiné pojeti zakonitosti je antropomorfni. Ze teda predpoklada nékoho, kdo personifikuje
zakonitost, jako kdyby prosté ona se starala, aby to vSechno béhalo presné tak, jak ona nafizuje. Ve
skutecnosti zakonitost je to, co z(stava néjaka struktura, ktera se furt opakuje.



Jiny hlas: A kdyby napfiklad tedy se to svébytné ustavilo samo sebou, byl by jenom jeden typ toho
zoufalstvi. Chtit se sam sebe zbavit. No to by mohlo nastat, kdyby snad skute¢né byly ty sebevrazdy,
kdyby kazdy usiloval...

Hejdanek: ...kazdy zoufal.

Jiny hlas: Kazdy byl na vysi. Nebylo by moZna takové to, Ze by nikdo nechtél byt sam sebou.
Hejdanek: Zoufal. No tak, ja ted nevim. Otazka je, jestli by byla mozna takova teorie.

Jiny hlas: Ne, ne teorie, ale praxe.

Hejdanek: No takova praxe Zivotni je, Ze buddhismus je takova... Tam prosté cilem je splynout...
Jiny hlas: Do nirvany.

Hejdanek: ...cili zbavit se osobitosti, zbavit se individuality.

Ta se chape jako provinéni, jako odpadnuti od ustavujiciho. To je samoziejmé.

Jiny hlas: A pro€ se ten subjekt nem0ze ustavit sdm? Sam sebe, ze sebe? Rekl jsi, Ze to neni mozné.
Nevim, jestli je, nebo neni.

Tady je mozno si predstavit, jak by to vypadalo, kdyby se subjekt chtél sAm ustavit. Kdyby slo o to,
aby se ustavil, znamenalo by to, Ze by nebyl. A jak subjekt, ktery neni, m{iZe néco podnikat? Napfiklad
se ustavit. (...) To prosté nemuze. KdyZ neni, nemuze nic udélat, ani sebe ustavit. To je logické.

A nemohl by se ustavit zpétné? (smich)

Ano, tak to taky byva. JenomzZe tomu uz nefikdme, Ze se ustavuje. KdyzZ uz je, znamena to, Ze je
ustaven, a co tedy déla? Prihlasuje se k sobé.

Jana Hejdankova: Podivej, Lem napsal povidku. Védci ve vesmiru zkoumali, jak vznikl vesmir, a
dospéli svorné ke dvéma zakladnim pouckam. Zaprvé, Ze vznikl z jediného praatomu. A zadruhé, Ze
Zadny takovy praatom nemohl nikdy existovat, protoze by se hned rozpadl. Témito dvéma pouckami
dospéli ke sporu. Tak se rozhodli, Ze ten vesmir vznikne az v budoucnosti. ProtoZze normalni stav
vesmiru je neexistovat, a obcas, kdyz rGizné casti délaji blbosti, tak ten vesmir na chvilku zacne
existovat. Oni se rozhodli, aby se ten vesmir nemohl kaZzdou chvili zhroutit do nicoty, Ze se znovu,
nebo vlastné poprvé, ustavi aZz v té své budoucnosti a poslali néjaky elektron do minulosti. Tim se
vrati v ¢ase. Vis, a tak se ustavili sami. Aby se ten vesmir nemusel zhroutit, tak se zajistil z
budoucnosti.

Dobre, to je docela hezounké, ale bylo by potreba vylozit, co to znamena. Ja si dovedu predstavit jen
jednu véc. Dité vstupuje do svéta a jako lidska bytost nema zaklady. Zaklady, se kterymi pfichazi, jsou
biologické, fyziologické, a velmi nedostacujici. Dité se tedy musi, a¢ zaloZeno a ustaveno biologicky,
ustavit znovu. A to jako lidska bytost. To mizZe udélat jediné tak, Ze se postavi na zaklad, ktery
pGvodné nemélo k dispozici, ktery dostane teprve dodatecné. A na ten se postavi. Tedy nemizZeme to
nazvat tak, Ze se ustavilo, protoZe bylo ustaveno uz predtim. Ale jakoZto lidska bytost se skutec¢né
ustavilo, a to tim, Ze zakotvilo na jakési nové hlubiné, nebo Ze spocinulo na zakladu, ktery plivodné
nemélo k dispozici. Jinymi slovy, vytahlo kotvy a zapustilo je jinde. Tohle je obraz vzniku lidské
bytosti. Vytahne své plvodni kotvy a zapusti je jinde. Znamena to, Ze se odfizne od svého arché a
napoji se na néco jiného. Coz tedy jakoby bylo arché, ale protoZe se na to napoji teprve dodatecné,
tak to vlastné arché neni. Neni to to plavodni. V jistém smyslu je to arché i anti-arché, uz taky tim, Ze
to neni minulost, nybrz budoucnost. V tomto smyslu by to tedy slo udélat.



Lem mluvi o ¢lovéku jako o vztahu k sobé, k tomu svému ja. Nemluvi viibec o hmotném ¢lovéku,
takZe v tom pripadé ustavit se sdm sebou je klidné mozné. Mluvi o ¢lovéku jediné v tomto smyslu.

Ja rozumim. No ale potfebuji k tomu ten rozdil mezi pfirozenym narozenim a tim znovuzrozenim. V
krestanstvi se tomu tak rika. Dité, které se narodi vlastné jen jako takové lepsi opice, se musi znovu
zrodit jako ¢lovék. A tento ¢lovék se musi zase znovu zrodit v jisté extazi. Dité se znovu zrodi jako
¢lovék ve chvili, kdy vstoupi do svéta reci. Ale kdyzZ vstoupi do svéta reci, tak jesté viibec nema ponéti
o rozdilu mezi pravdou a IZi, pravdou a klamem. Tedy uzZ jako ¢lovék se musi znovu zrodit tim, Ze se
stane tou lidskou bytosti, ktera je oteviena vici pravdé. To je to dalsi znovuzrozeni oproti vstupu do
svéta feci. Ted vstupuje do setkani s pravdou. A to je v extazi. Vstoupit do svéta feci, to jesté k té
extazi neni zapotrebi. V tomto smyslu to tak jisté je. No ale co to znamena? Jak mdze dité vstoupit do
svéta reci? Jediné diky tomu, Ze ten svét feci tu je. Jak se mlZe v extazi ¢lovék setkat s pravdou?
Jediné proto, Ze ta pravda tu je. A to neni, Ze je dana, nybrz Ze ho oslovuje, Ze se s nim setkava, Ze je
vici nému oteviena. No a to znamena, Ze ho ustavuje. V. momenté, kdy dité vstupuje do svéta reci, to
prece nemuZe udélat samo od sebe. Do toho svéta reci ho matka musi vtahovat. A podobné se ¢lovék
nemf(Ze jen tak rozhodnout se setkat s pravdou. NejdFiv ho ta pravda musi oslovit.

Nékdo ho musi probudit. To se musi néjak...



