Pravda nepredmétna

Neni tak nesnadné vzit na védomi a pochopit, Ze podobné, jako musime rozliSovat mezi véci nebo
osobou a nasi predstavou ¢i pojetim té véci nebo osoby, musime rozliSovat i mezi pravdou a nasim
poznanim a pojetim pravdy. Zcela zasadni chybu udélal jiz kdysi davno Aristotelés, kdyz za vlastni
misto pravdy prohlasil LOGOS (a to jesté ve smyslu soudu, vypovédi). Pravda, jejiz misto je v soudu
(vypovédi), je vzdy jenom lidskym pokusem o vysloveni néceho, co plati i bez tohoto vysloveni a co je
mirou a kritériem tohoto i kazdého jiného pokusu o takové vysloveni. Skutecny problém se skryva
jinde. Jakmile je provedeno toto rozliseni mezi pravdou a jejim poznanim a pojetim, je v dlisledku
tisicileté tradice z oné pravdy samotné ucinéna jakasi predmétna skutecnost, véc, realita. To je vsak
natrvalo neudrzitelné; néco takového se mohlo chapat jako smysluplné pouze v rdmci stfredovéké
koncepce, Ze jde o ideu v boZi mysli, coZ zase byla adaptace platénského pojeti ideji. Pokusit se o jiné
pojeti, které by sice jednoznacné chapalo pravdu jako skutecnost (= vedouci ke skutklim, k
uskutecnéni), ale nikoliv jako realitu (tj. vécnou, predmétnou skutec¢nost jiz uskueénénou), tedy
nutné predpoklada kritiku celé dosavadni myslenkové tradice pravé z tohoto hlediska, a to znamena
také pokus o rozpoznani onoho rozcesti, na kterém se kdysi pradavno filosofie vydala ,nespravnym*
smérem. Pravé v rdmci toho pojeti, které mame na mysli a jehoZ se pokousime dobrat, bude tato
formulace, ktera asi ihned vzbudi namitky a protesty, mit docela zfetelny smysl. Aby vsak tento smysl|
mohl byt vskutku oziejmen, je zapotrebi provést radu vyzkuma a také nékolik myslenkovych
experimentd. Filosofie je totiZ svou bytostnou povahou disciplinou experimentalni, i kdyz se jeji

experimenty primo tykaji pouze myslenek.

(Berlin, 930703-1)



