
Pravda nepředmětná

Není tak nesnadné vzít na vědomí a pochopit, že podobně, jako musíme rozlišovat mezi věcí nebo 

osobou a naší představou či pojetím té věci nebo osoby, musíme rozlišovat i mezi pravdou a naším 

poznáním a pojetím pravdy. Zcela zásadní chybu udělal již kdysi dávno Aristotelés, když za vlastní 

místo pravdy prohlásil LOGOS (a to ještě ve smyslu soudu, výpovědi). Pravda, jejíž místo je v soudu 

(výpovědi), je vždy jenom lidským pokusem o vyslovení něčeho, co platí i bez tohoto vyslovení a co je 

mírou a kritériem tohoto i každého jiného pokusu o takové vyslovení. Skutečný problém se skrývá 

jinde. Jakmile je provedeno toto rozlišení mezi pravdou a jejím poznáním a pojetím, je v důsledku 

tisícileté tradice z oné pravdy samotné učiněna jakási předmětná skutečnost, věc, realita. To je však 

natrvalo neudržitelné; něco takového se mohlo chápat jako smysluplné pouze v rámci středověké 

koncepce, že jde o ideu v boží mysli, což zase byla adaptace platónského pojetí idejí. Pokusit se o jiné 

pojetí, které by sice jednoznačně chápalo pravdu jako skutečnost (= vedoucí ke skutkům, k 

uskutečnění), ale nikoliv jako realitu (tj. věcnou, předmětnou skutečnost již uskuečněnou), tedy 

nutně předpokládá kritiku celé dosavadní myšlenkové tradice právě z tohoto hlediska, a to znamená 

také pokus o rozpoznání onoho rozcestí, na kterém se kdysi pradávno filosofie vydala „nesprávným“ 

směrem. Právě v rámci toho pojetí, které máme na mysli a jehož se pokoušíme dobrat, bude tato 

formulace, která asi ihned vzbudí námitky a protesty, mit docela zřetelný smysl. Aby však tento smysl 

mohl být vskutku ozřejmen, je zapotřebí provést řadu výzkumů a také několik myšlenkových 

experimentů. Filosofie je totiž svou bytostnou povahou disciplínou experimentální, i když se její 

experimenty přímo týkají pouze myšlenek.

(Berlin, 930703–1)


